
Bisagra

P e d a g o g í a s 
e m p á t i c a s
i n d i s c i p l i n a s 
a r t í s t i c a s



índice

4 Introducción

18 Abre caminos

22 Glosario de una  
ficción operativa

42 Nuestras cuerpas 
colectivas

64 Mediación a cuatro voces

74 Una propuesta  de 
contagio

92
Alteraciones de ida y 
vuelta. Aprendezajes 
colectivos más allá  
del museo

112 Gesticos decoloniales  
en Bergen

128 Entre mitotes: el ICDAC 
como un proceso

150 Diario de viaje

162 La hospitalidad recíproca



178
6 preguntas, 12 
respuestas: micropolítica 
de la co-gestión 

198 Conversación ficcionada

214
Manual de usuarix. 
Memoria del Segundo 
Encuentro de Pedagogías 
Empáticas

236 El contexto es como una 
lanza que nos atraviesa

250
Demasiadas voces 
hablando al mismo 
tiempo. Notas de un 
tiempo pasado futuro

270
Recuperaciones y 
reconsideraciones desde 
el espacio entre el arte y 
la educación

284 Primer manifiesto de  
Pedagogías Empáticas

288
La educación, la 
imaginación política, los 
exús y la gira pomba-gira

299 Sobre lxs autorxs



4

Introducción
MARCELA BÓRQUEZ, AISEL WICAB Y FERNANDA BARRETO

Hacer bisagra

Me parece pertinente acercarse a este libro pensando en 
las formas en las que las palabras hacen bisagra para 
articular reflexiones, colaboraciones y encuentros en torno al 
arteducación. Constituye un espacio de enunciación desde donde 
quienes colaboramos en la Red de Pedagogías Empáticas nos 
pronunciamos, nombramos y damos voz a conversaciones en 
las que hemos participado o que siguen en proceso para resaltar 
un modo de hacer-pensar. Si bien en un inicio nos planteamos 
esta publicación como un proyecto de documentación, en 
su desarrollo se reveló un interés por el formato del libro y la 
práctica de la escritura más allá de la descripción y el registro. 
Reconocemos que, aunque no reemplaza o corresponde a la 
experiencia, desde lo escrito podemos evocar lo que queremos 
decir, que es movedizo, plural y situado. 

Estos textos flexibilizan los límites de la escritura para manifes-
tar nuestro entendimiento de las pedagogías epáticas. Parten de 
experiencias personales y, escritos a varias manos o reuniendo 
diversas perspectivas y enfatizando la colectividad en sus argu-
mentos, se dan en plural. Así, se centran en las acciones antes 
que en los discursos, y evidencian no tanto lo que ya sabemos, 
como lo que queremos saber, lo que nos mueve. Enunciarse 

desde una voz múltiple también es un recurso con el 
cual evitamos hablar por otrxs y que permite dejar la 
puerta abierta a nuevas perspectivas y experiencias. 
Poner en palabras para hacer público lo que hacemos 



5

y lo que somos es un gesto que los sujeta a revisión. Construir 
conceptos facilita redistribuir contenidos y herramientas para 
la creación y la reflexión.

Imaginamos la bisagra para establecer un punto de unión 
entre lo que nos ha traído hasta aquí —el surgimiento de la Red 
de Pedagogías Empáticas en la Ciudad de México en 2017, el 
Segundo Encuentro que la internacionalizó en 2018 y una serie 
de colaboraciones derivadas— y lo que nos gustaría construir y 
repensar. La Red es un grupo de personas que se conciben como 
tal, existe porque tejemos lazos a través de colaboraciones y 
apoyo mutuo. Creemos que este entramado es potente porque 
establece condiciones de posibilidad que no existen de otra 
manera, que nos permiten crear nuestras propias reglas a partir 
de nuestras prioridades. Esta noción de vínculo está presente en 
el libro marcando el contexto o lugar desde donde hablamos.

La bisagra también remite a nuestros contextos más allá de 
la Red como una serie de urgencias con las que entramos en 
diálogo. Pensar el contexto como la coyuntura con personas 
tanto como con sus entornos sociales, revela las complejidades 
que hacen necesario que nuestras definiciones, herramientas, 
consignas y filosofías no sean leídas de manera abstracta 
y universal, sino situada, e incita a crear contingencias 
estratégicas para que sean adaptadas y actualizadas en 
otros contextos. Que la Red se extienda en varias direcciones 
nos cuenta de un momento compartido que se aborda en 
diversos textos y que se caracteriza por la globalización, la 
movilidad y, ahora, la pandemia. Como eso, tenemos otras 
cosas en común entre las que sobresalen nuestras genealogías 
artísticas, pedagógicas y epistémicas. Es posible rastrear 

nuestros puntos de encuentro a lo largo del libro en el 
hecho de que nuestras prácticas se tocan e inspiran 
mutuamente, sin embargo, es importante no obviar 



6

que hacer vínculos también es generar tensiones. Nuestras 
similitudes rápidamente exhiben excepciones, contradicciones 
y omisiones: nos pensamos en su mayoría desde Latinoamérica 
o Abya Yala, pero también hay algunxs de nosotrxs que 
hablamos desde diferentes partes de Europa; el español es la 
lengua predominante en la Red, pero no es el primer idioma de 
todxs; y simple y sencillamente aquí no estamos todxs. Gracias 
a que nuestras experiencias son diversas, no tenemos un 
pensamiento uniforme ni nos funcionan los mismos términos 
para hablar de lo que hacemos. Consideramos que estos 
espacios de ambigüedad y conflicto abren oportunidades para 
la crítica y señalan lazos por tejer.  

Ya sea que, por inercia o como estrategia, lo llamemos 
arteducación, mediación, gestión o curaduría, nuestro trabajo 
construye puentes entre el arte y la pedagogía y los utiliza 
para alcanzar otras partes. La idea de indisciplinas artísticas 
que planteamos en el título del libro busca evidenciar que lo 
que hacemos se parece a varias cosas, pero rara vez encaja 
en sus definiciones, y también que lo que no cabe o no tiene 
nombre somos muchxs. Nos apoyamos de las herramientas de 
aquello a lo que nos parecemos y nos hermanamos con sus 
objetivos: los lenguajes del arte nos permiten hacer propuestas 
desde el cuerpo, involucrando todos los sentidos; la pedagogía 
presta estrategias para compartir lecturas y generar nuevos 
acercamientos; y ese hacer compartido necesariamente nos 
empuja al campo social. Mientras dialogamos con las historias de 
varias disciplinas, solemos representarles una parte conflictiva 
que pone en crisis a los conocimientos y formas pre-establecidas. 

Al realizar este proyecto fue indispensable cuestionarnos 
la necesidad de hacer un libro ante un mar de contenido. 
El impulso inicial hacia la documentación responde 



7

a un hueco que se abre a partir de que nuestras prácticas son 
frecuentemente invisibilizadas y escapan a los registros. Su 
cualidad inmaterial nos obliga a preguntarnos: ¿qué queda de 
los procesos que activamos? ¿Quién es dueño o repositorio de 
las acciones, registros y resultados? ¿Cómo podemos hacerlos 
accesibles más allá? ¿Para qué o quién? Por otro lado, nos interesa 
arrojar luz a la relación de este tipo de trabajo con nuestras 
geografías, idiomas y luchas, misma que también ha sido poco 
documentada. Hacer memoria es una propuesta pedagógica 
porque nos permite compararnos con nosotroxs mismxs y con 
otras prácticas, y empezar a trazar vínculos entre las maneras 
de hacer y los procesos históricos de los que somos producto. 
Aún más, los cambios recientes provocados por la pandemia 
del COVID-19 han evidenciado la necesidad de revolucionar las 
prácticas educativas y replantearnos sus prioridades. Este libro 
es un ejercicio de arteducación en su intención de socializar 
nuestras estrategias y preguntas para hacer un espejo donde 
otrxs puedan verse reflejadxs, con el que aspiramos a inspirar 
y contagiar. Este esfuerzo cobra especial sentido en el contexto 
actual porque, justamente, se construye desde diferentes maneras 
de estar juntxs a la distancia. 

El arte de las pedagogías empáticas

Nunca antes pude hacer una descripción formal de las pedago-
gías empáticas porque pensé que implicaba, por fuerza, ins-
cribirlas en una herencia filosófica específica, intentar fijar un 
campo dinámico y, sobre todo, justificar que de alguna manera, 
específicamente en este tipo de pedagogía, el arte (contempo-
ráneo) se sobreentiende como un elemento constitutivo. En los 

textos que integran este libro emergen una variedad de 
definiciones pluriversales, es decir, de muchas voces y 
para muchas realidades. Lo que intentaré entonces, es 



8

nombrar algunos de los marcos teóricos y prácticos que funcio-
nan como aglutinante de las personas que conformamos la Red 
de Pedagogías Empáticas, bajo la advertencia de que no es po-
sible expresar la riqueza epistémica de nuestra colectiva debido 
a la gran variedad de fuentes y referentes que coexisten, genea-
logías académicas y no-académicas que se cruzan. La vigencia 
de nuestros discursos podría durar mucho tiempo o responder 
a un momento muy específico y caducar. En realidad no pode-
mos saberlo a priori desde nuestras experiencias bisagra porque 
somos parte de una generación trans en constante redefinición, 
que se desplaza entre la muerte del mundo como lo conocíamos 
y el nuevo mundo que ya está aquí1.

Desde la etimología occidental clásica, las pedagogías 
empáticas podrían definirse como la forma de orientar al niño 
a través de una participación profunda de sus sentimientos, 
conducta y experiencias como si fueran propias2. Pero, aunque 

1. Esta fue una revelación que me compartió Lia La Novia Sirena, 

artista, escritora y activista trans radicada en México.

2. Definición que reduce el campo de acción de las pedagogías 

a la infancia y es expresada en un lenguaje binario: la palabra 

“pedagogía” viene del griego paidagōgía, e involucra la idea de 

acompañar al individuo. Paidón puede interpretarse como “niño” y 

el verbo agein como “guiar” u “orientar”. Por otro lado, la palabra 

“empatía” fue también tomada del griego empátheia que significa 

“dolencia”, “padecimiento” o “afecto” y expresa la participación 

profunda y objetiva en los sentimientos, conducta y experiencias de 

otras personas como si fueran propias. También existe el concepto 

de “andragogía”, palabra que suple el prefijo griego paidón (niño) por 

andro (hombre) y describe una ciencia compleja dedicada 

a estudiar la multiplicidad de los fenómenos educativos de 

los adultos en sus diferentes etapas.



9

esta descripción no escapa por completo a las ideas de 
nuestro grupo, existen otros significados que nos identifican y 
a los que llegamos a través de un proceso de deconstrucción 
colectiva. Desde finales de 2016, cuando proyectamos la 
formación de la Red, empezamos a entender las pedagogías 
empáticas como muchos tipos de prácticas que hibridan arte 
y educación. De forma natural tomamos la empatía como 
una conexión afectiva potente, que permite una experiencia 
estética e intelectual compartida y, a las pedagogías, como las 
artes del conocimiento mismo. Además todxs hacemos parte 
de colectivos artísticos/educativos e instituciones culturales 
y, nuestro día a día, involucra trabajar con grupos de personas 
con dimensiones variables. Este fue el punto de partida para 
explorar la creatividad relacional como forma de acción social 
y rechazar el mercado como la única posibilidad de acción 
del arte (contemporáneo). Finalmente, cabe mencionar que 
la siempre creciente precariedad de nuestras condiciones 
laborales como trabajadorxs culturales y educadorxs también 
es una gran motivación para invocar la empatía a nivel 
profesional una y otra vez, con la esperanza de mejorar 
nuestros entornos de trabajo, rechazar la competencia y crear 
comunidades de apoyo.

Los paréntesis en la idea de arte (contemporáneo) los 
mantengo porque me interesa especificar que lo entendemos 
como una ficción: un presente que habitamos y que implica 
un deber ser. Una categoría histórica que en su dimensión 
negativa promueve la banalización, la capitalización 
económica y las violencias simbólicas, pero desde su 
expresión más positiva, nos permite ubicarnos en todos los 
tipos de arte desde una dimensión conceptual que facilita 

prácticas intelectuales complejas a la vez que 
experiencias sensibles, se mezcla con los procesos 
sociales y con las experiencias cotidianas y 



10

cuestiona ideas como “belleza”, “genio”, “museo” y “obra 
de arte”. Cuando desde el arte (contemporáneo) nos 
encontramos con la educación artística como un campo de 
trabajo, descubrimos que la pedagogía es una tecnología 
social que lleva la experiencia artística (contemporánea) a 
otro nivel, ofrece mucho a quien la experimenta como emisor 
o receptor, no es exclusiva para lxs niñxs y, por el contrario, 
en la edad adulta resulta ideal para continuar investigando y 
aprendiendo a la máxima capacidad humana. 

La Red de Pedagogías Empáticas es una organización 
internacional de apoyo y cuidado que reúne a personas 
que, desde diferentes disciplinas, utilizamos el arte 
(contemporáneo) para explorar el autoconocimiento, el 
trabajo en colectivo, la resolución de problemas y los métodos 
de investigación alternativos. Todo esto, con el objetivo de 
producir y reproducir estrategias de fortalecimiento social. 
Nos interesan la crítica institucional y las pedagogías 
críticas, podríamos explicar la forma en que nuestro trabajo 
aporta al desarrollo del cerebro a través de la teoría de las 
inteligencias múltiples3, o articularnos desde otros campos 
de las neurociencias. Pero la mayoría no nos enunciamos 
desde estos campos porque también tenemos muchas 
otras formas de entender la educación desde la cuerpa, 
desde la entraña, desde la tierra. Yo creo que lo que nos 
vuelve “empáticxs” es que tenemos la voluntad de acuerpar 

3. Teoría elaborada por Howard Gardner en La Universidad de Harvard 

en 1983, que plantea que las capacidades y potenciales humanos 

comprenden una gama de procesos mentales y los categoriza en 

12 diferentes tipos de inteligencias: lingüístico-verbal, lógico-

matemática, visual-espacial, musical-auditiva, corporal-

kinestésica, interpersonal, intrapersonal, naturalista, 

emocional, existencial, creativa y colaborativa.



11

experiencias ajenas, de desarrollar habilidades para percibir 
lo que otrxs experimentan y comprenderlo con nuestras 
herramientas personales. Buscamos en la convivencia una 
forma de creación y aprendizaje constante y consideramos el 
goce y el bienestar compartido nuestra propuesta política. 

La empatía no es sólo una cuestión de buenas intenciones, 
por ello es necesario aproximarse críticamente al concepto y 
proceder bajo un marco ético. En los discursos políticos, las 
corporaciones y la publicidad existe una amplia investigación 
sobre la empatía para conectar con los deseos y necesidades 
profundas de las personas, el objetivo de estos estudios no 
se distancia de las pedagogías ya que se dirige a educar 
sobre los deseos, ideas, aspiraciones o productos en turno. En 
relación a esto, es necesario preguntarnos constantemente: 
¿cómo evitar que la empatía se traduzca en manipulación? 
¿Cómo puede la empatía ser una herramienta para la 
emancipación? ¿De qué maneras la empatía potencia las 
experiencias educativas? ¿Es necesaria la empatía para el 
bienestar común? Las relaciones empáticas que promueve 
nuestra Red no pretenden, ante todo, ser herramientas 
conductistas o de manipulación. Nos apoyamos del arte 
(contemporáneo) y sus diversos lenguajes para estructurar 
y expresar nuestros conocimientos en formas complejas y 
múltiples, para diseñar y organizar acciones educativas con 
todo tipo de contenido y para cualquier edad. En lugar de 
pretender enseñar a otrxs, nos entendemos como curiosxs 
profesionales, especializadxs en ceder y negociar los flujos de 
poder que se manifiestan en situaciones comunales. 

Mapa de contenidos

Al ser un conglomerado de voces que entran en 
diálogo sin afán de construir un discurso unificado, 



12

este libro puede leerse de mil maneras. El recorrido que 
nosotrxs proponemos es sólo una de las rutas posibles, pero 
nos funciona porque no distingue cuando una experiencia 
colectiva es relatada por varias manos o por una sola, ni 
separa las formas de los contenidos. También porque esta 
estructura no esconde los huecos, bifurcaciones y trabajo 
por hacer. Nuestra propuesta se guía por las preguntas que 
motivan a los textos. Si bien no existen distinciones claras 
de cuándo uno termina y otro empieza, para este ejercicio 
identificamos cinco momentos. 

Los primeros textos nos encaminan hacia los territorios 
explorados a lo largo del libro. Son textos que abren rutas 
y que mapean las corrientes por donde se puede navegar. 
Abre caminos nos envuelve en una invocación, un rito de 
iniciación y bienvenida hacia el potencial del encuentro y 
lo comunitario. Glosario de una ficción operativa nos arma 
para la organización colectiva basada en los afectos y la 
responsabilidad distribuida. Nuestras cuerpas colectivas 
aborda diferentes flujos de interdependencia para arrojar 
luz a la dimensión social de las prácticas arteducativas. 
Mediación a cuatro voces nos presta una visión caleidoscópica 
de la mediación artística a modo de definición no concluyente. 

Una propuesta de contagio da pie al siguiente momento 
con reflexiones en torno a los límites y posibilidades de 
las instituciones culturales para incidir en el campo social 
y las urgencias que resalta la pandemia en ese aspecto. 
Continuando esta conversación, Alteraciones de ida y vuelta. 
Aprendizajes colectivos más allá del museo relata diferentes 
maneras de desbordar las fronteras del museo para poner 

a las personas en el centro. De manera paralela, 
Gesticos decoloniales en Bergen estimula estrategias 
para la creación de comunidad y de cambio desde 



13

lo micro. Estas negociaciones se ponen en práctica de cara a 
la academia en el ensayo visual Entre mitotes: el ICDAC como 
un proceso, donde lxs miembrxs del grupo de investigación 
dejan que la crítica institucional dé pie a herramientas para 
una pedagogía crítica. En el frente del espacio público y de 
lo cotidiano, Diario de viaje documenta metodologías que 
difuminan las fronteras entre conocimiento formal y no formal. 

Agrupamos, de igual manera, los textos que se centran en 
explorar las posibilidades del intercambio como experiencia 
pedagógica. El texto Hospitalidad recíproca nos comparte 
experiencias que surgen al dejarse guiar por otrxs para 
conocerse a unx mismx, al entorno y práctica personal. 6 
preguntas, 12 respuestas: micropolíticas de la co-gestión 
es un espacio que nace de practicar diferentes formas 
de colaboración para acoger dudas, crisis y posibles 
aproximaciones al trabajo independiente en colectivo. 
Conversación ficcionada explora las posibilidades de la 
copia, réplica y apropiación para las prácticas de mediación 
artística, jugando con el formato de la citación. El Manual 
de usuarix. Memoria del Segundo Encuentro de Pedagogías 
Empáticas reúne herramientas, preguntas, fallas y aciertos en 
un gesto que promueve su reproductibilidad. 

Seguido, tenemos textos donde encontramos 
reverberancias entre los contextos y las prácticas 
arteducativas. En El contexto es una lanza que nos 
atraviesa, cobra voz una reflexión en torno a la mediación 
como un ejercicio acuerpado que está en constante 
diálogo con lo inmediato. Demasiadas voces hablando 
al mismo tiempo. Notas de un tiempo pasado futuro nos 

adentra en una conversación sobre las vicisitudes 
de un hacer-pensar colectivo, translocal y 
en movimiento. El relato Recuperaciones y 



14

reconsideraciones desde el espacio entre el arte y la 
educación, hace eco al desdoblar procesos de aprendizaje 
que se dan entre lo rural y lo urbano, donde el arte toma 
sentido como herramienta de reflexión y de cambio. 

Por último, tenemos dos ejercicios de enunciación que tienden 
puentes hacia rutas por navegar. El Primer manifiesto de 
Pedagogías Empáticas invita desde muchas voces a pensar 
la pedagogía como una red de afectos. De cierta manera, 
este texto hace un resumen de las ideas exploradas a lo 
largo del libro, mismas que se ponen inmediatamente bajo 
cuestionamiento en el texto de cierre. La educación, la 
imaginación política, los exús y la gira pomba-gira es un canto 
que nos posiciona de cara a la colonialidad de las prácticas 
educativas, y abre espacios para ser apropiados desde la 
imaginación radical. Así, este recorrido hace un círculo, 
empezando y terminando con invitaciones a encarnar lo que 
escapa a las palabras. 



15



16



¿ C ó m o 
a r t i c u l a m o s  
l a s 
p r á c t i c a s 
e n t r e  e l 
a r t e  
y  l a 
e d u c a c i ó n ? 



18

Abre caminos
FERNANDA BARRETO Y MARÍA CERDÁ ACEBRÓN 

¡Mujeres, trans, feministas, artistas, músicas, escritoras, 
curiosas, historiadoras, antropólogas, brujas, afines y otras! 
Las invitamos a encuentros rituales para cocinar juntas. 

Nutrámonos del imaginario de los akelarres medievales y de 
las prácticas feministas como lugares de acercamiento, de 
intercambio, de aprendizaje, de descarga, de limpieza, de 
goce y de ritual para resistir desde la oralidad y construir 
comunidad.

Generemos sesiones donde nos reconozcamos como 
entidades poderosas. Viajemos al centro de nuestros cuerpos 
y escuchemos a los cuatro cantos, las resonancias que nos 
atraviesan. 

Invoquemos mantras personales de conceptos que queremos 
interiorizar y hacerlos propios. Entremos en un trance 
colectivo producido a partir de la repetición oral de palabras. 

Leamos en voz alta como forma de ritual colectivo. 
Exploremos distintos tonos y formas de enunciar las palabras: 
gritemos, susurremos, deletreemos hasta hacer aparecer 
nuevas formas.

Convoquemos a que otros idiomas aparezcan, invocando así 
otros enunciados.

Echemos al fuego aquellas palabras, conceptos, 
ideas, canciones o sonidos que no nos representan 
o que ya no queremos replicar. Palabras que nos 



19

pueden servir para resignificar o para excluir de nuestras 
formas de pensar, enunciar y comunicarnos. 

Produzcamos catarsis colectivas a partir del desapego y 
quema.

Empaticemos con los procesos de formación política y 
revolucionaria de otras mujeres y estrechemos nuestros 
procesos personales y colectivos.

Reconozcámonos desde nuestras microrevoluciones.

Cocinemos juntas y absorbamos los nutrientes de esta 
experiencia colectiva.

¿Qué es el espacio del habla? ¿Cómo politizamos nuestras 
voces? ¿Cómo formamos nuestros vocabularios? ¿Cómo nos 
ha formado el lenguaje? ¿Cuánto pesan las palabras que 
enunciamos?

¡Vengan a formar parte de este rito colectivo!



20

—— v

Alimento redistributivo, postre metalingüístico con 

Primal y Taniel Morales durante el Segundo Encuentro 

de Pedagogías Empáticas, 2018.  



¿ C ó m o  
p e n s a r  
n u e s t r a s 
p r á c t i c a s  
a  t r a v é s  
d e  l a  n o c i ó n  
d e  b i s a g r a ?



22

Glosario de una 
ficción operativa
LOLA MALAVASI LACHNER, DANIELA MORALES LISAC,  
PAULA PIEDRA Y DOMINIQUE RATTON

El siguiente texto se compuso a ocho manos para la 
presentación de los modos de hacer de TEOR/éTica en 
el MUAC-UNAM, como parte del Segundo Encuentro de 
Pedagogías Empáticas en Ciudad de México, en noviembre de 
2018. Este es un recorrido a través de ciertos aspectos que 
componen TEOR/éTica, por medio de un glosario que se ha ido 
construyendo en la práctica.

Hemos escogido exponer nuestro proceso de gestión 
experimental a través de un glosario. Sentimos que este 
formato, más que presentar un modo de hacer, nos permite 
compartir ciertos elementos puntuales del territorio fluido 
y cambiante desde el cual operamos. Son hitos a los cuales 
volvemos, desde donde rebotan nuevos términos o que, 
en sus conexiones, crean el espacio que nos ha permitido 
experimentar la institución.

Recientemente hemos notado, quizás porque estamos más 
atentas, el uso recurrente de esta herramienta —la del 
glosario o diccionario personalizado— en la educación, el 
arte y el activismo. Quizás son el reflejo de la necesidad que 
tenemos, desde varios ámbitos, de construir nuevos lenguajes 

o resignificar los que tenemos.

Nuestro glosario, en el cual definimos conceptos que 
nos interesan desde donde los entendemos, no es 



23

un glosario temático, ni referencia a una misma disciplina, 
ni tiene una única fuente. Tampoco es exhaustivo ni lo 
consideramos final. 

Tanto la idea de generar un glosario como marco de 
referencia para nuestra construcción organizativa, como 
ciertos términos que empleamos, son un derivado del trabajo 
dentro de la red Arts Collaboratory1. Se ha ido nutriendo de 
las palabras recurrentes que son parte de la práctica y la 
gestión interna, así como de las conversaciones, discusiones 
y karaokes que hemos tenido con amigas y visitantes. Son 
robos, apropiaciones y adaptaciones de términos que nos 
llegaron, más que por textos, por conversación, por tradición 
oral. Son efecto, en gran medida, de las conversaciones que 
hemos tenido con nuestros afines y afectos.

Afines + Afectos 

Personas con quienes hemos encontrado territorios comunes 
desde los cuales construir alternativas a procesos y formas 
que cuestionamos. No siempre nos parecemos, no siempre 
estamos de acuerdo, no venimos de los mismos lugares, ni 
buscamos llegar a un mismo sitio, o por las mismas vías. 

1. Arts Collaboratory (AC) es una red translocal formada por más 

de 23 organizaciones diversas de todo el mundo, enfocada en las 

prácticas artísticas, los procesos de cambio social y el trabajo con 

las comunidades más allá del campo del arte. Fue fundada en 2007 

por dos organizaciones holandesas, Fundación DOEN e Hivos, tanto 

como un programa de financiación y como una plataforma para el 

intercambio de conocimientos entre las iniciativas de 

artistas visuales en África, Asia, América Latina y el Medio 

Oriente.	



24

Somos una red intermitente, fluida y espontánea de apoyos, 
desde la cual intercambiamos conocimientos y dudas, 
buscando aprender y desaprender. A muchas las hemos 
invitado a nuestro espacio en San José, creando momentos 
de intercambio, discusión y canibalismo intelectual. A otras 
las hemos topado por ahí en la vida. Algunas son relaciones 
que se van construyendo en el tiempo, otras son más intensas 
y efímeras. Los afectos y la afinidad tienen intensidades 
variables. Muchas de las personas con las cuales construimos 
proyectos, ideas y procesos, terminan siendo amigas.

Entrepierne

Literal y no tan literalmente, el entrepierne tiene que ver con 
los cuerpos, con los nuestros y los suyos. Vincularnos más 
allá de una colaboración, entrepiernarse es acuerparse, 
quedar entrelazada con el cuerpo de la otra por mucho 
tiempo para crear y avanzar juntas, asumiendo afectivamente 
las complejidades que eso implica. Este término es una 
traducción libre, aquella que mejor nos funcionó, al término 
en inglés “entanglement”. Pero evidentemente lo desborda.

Cocina

La cocina de TEOR/éTica tiene un piso con una cuadrícula 
de ajedrez y una nevera heredada de los años 50 que 
enfría a medias y nos derrite los helados, pero de la cual 
no nos deshacemos por cariño o por superstición. La 
cocina da a un patio que en algún momento tuvo el piso 
rosado y a veces alberga una hamaca. Es el espacio donde 

almorzamos casi todos los días, turnándonos 
entre once la mesita de tres puestos que está al 
lado de la ventana. La usamos para cocinaderas 



25

colectivas, para emborracharnos y para los ensayos de 
karaoke. Ahí guardamos y degustamos el ron Abuelo, el 
vino de Renata y todo el mezcal que nos quieran traer 
de México. Es intermitentemente “La Cantina de Rosita”2, 
“Soda La Esmeralda”3 y el refugio por excelencia donde 
nos escondemos para tomarnos unas chelitas cuando no 
queremos atender al público en las inauguraciones.

Karaoke

A veces somos Shakira, a veces Alejandra Guzmán, otras 
veces Lucero, o Vicky Carr y Ana Gabriel. A veces somos 
Timbiriche o los Hombres G… En fin, que somos otras y nos 
desgalillamos cantando desafinadas, pero con propiedad. 
Es lo que viene siendo la fuerza a través del gozo. Está la 
versión corta venas, que es el espacio para poder cantarle 
al mundo nuestros dolores —los pasados, los actuales, los 
ficticios, los imaginarios y los futuros. Está la versión sexy-
sensual, donde todas podemos ser Selena por unos minutos. 
Están las clásicas “Pelo suelto” y “No controles”. Es catártico y 
divertido. Como la cocina, es otro espacio para la fiesta, para 
la risa y para la empatía.

2. Es el espacio imaginario desde donde Rosita (alter ego de 

Paula Piedra) reparte cervezas y otras bebidas espirituosas 

durante las inauguraciones y otras actividades. Existe un 

playlist para viajar a este espacio: https://open.spotify.com/

playlist/4q0s8pR31SJBrd0yyImhIQ?si=_CwvSEBIRFm9VyiCbpyzDQ

3. Es el espacio creado por nuestra querida Esme (Esmeralda) como 

excusa para cocinarnos delicias que a veces compartimos 

con nuestros invitados. En Costa Rica una soda es un lugar 

popular de venta de comidas caseras.

https://open.spotify.com/playlist/4q0s8pR31SJBrd0yyImhIQ?si=_CwvSEBIRFm9VyiCbpyzDQ
https://open.spotify.com/playlist/4q0s8pR31SJBrd0yyImhIQ?si=_CwvSEBIRFm9VyiCbpyzDQ


26

Weivy ondulante

Lo weivy ondulante es lo que lleva un ritmo que tiene sus altos 
y sus bajos, sus oscilaciones, algunas previsibles y otras no. 
No es una línea plana o una línea recta infinita, no sabemos 
ni siquiera si es una línea, es una energía o una intención que 
sube y baja, asume o delega.

 
Horizontalidad ondulante / Liderazgo ondulante

Nos gusta pensar el concepto de horizontalidad en relación 
a cómo nos afectamos entre nosotras y a la manera 
que escogemos para lidiar con las relaciones de poder. 
Inicialmente lo aplicamos a la parte organizativa de la 
institución, hablando de horizontalidad ondulante y de 
liderazgo ondulante. En nuestro caso la horizontalidad 
absoluta no nos funciona. La gestión pide un cierto liderazgo. 
Lo ondulante nos permite el relevo de responsabilidades, 
pasarse o turnarse el liderazgo, un día ser la líder y al otro 
día dejarse guiar y apoyar. Lo ondulante permite que hayan 
momentos más o menos horizontales, según las necesidades 
del equipo o de los proyectos, sin llegar nunca a convertirse 
en vertical como sinónimo de autoridad o mando.

Humores ondulantes

Los humores ondulantes los tenemos todas. Días de cabreo, 
días efusivos, días de tristeza, pedos personales inconfesables, 
rollos familiares, días más normalitos. Ninguna está exenta de 
los fenómenos meteorológicos, de los ciclos lunares o de los 
efectos de las relaciones personales. Intentamos reconocerlos 

entre nosotras y asumirlos como parte de la vida, y no 
como una anomalía o una interrupción al sistema de 
la productividad. A veces no se puede. Y eso está bien.



27

Lo difícil de los humores es reconocerlos. Los propios y los 
ajenos. Muchas veces explotamos sin aviso. Unas cuantas 
fumarolas habrían disipado energías agresivas y dañinas. Un 
abrazo muchas veces diluye las frustraciones. Pero ¿cómo 
reconocemos y comunicamos que nos está pasando algo, 
aunque no sepamos qué? ¿Cómo sabemos que a la otra le 
está pasando algo? ¿Cómo sabemos si lo que toca es silencio 
o conversa? En un intento por crear un sistema de alertas nos 
inventamos el cachimbómetro.

Cachimbómetro

Dentro del trabajo en colectivo, el ánimo y los humores 
de cada quien tienen efectos profundos en el grupo. Los 
momentos de dificultad se hacen más llevaderos cuando 
se comunican de manera clara y se le hace saber al grupo 
en dónde se encuentran las energías. El cachimbómetro es 
nuestra manera de medir cómo está cada una. Sabemos 
que podemos emplearlo para comunicar que tenemos la 
cachimba llena, que necesitamos empatía. Ésta a veces 
se traduce en espacio, en silencio, y a veces en escucha o 
contención, o simplemente en la conciencia del estado de la 
otra. Nos sirve para medir la energía del grupo preguntando 
qué marca el cachimbómetro personal de cada cual. Es una 
de las maneras en las que practicamos el afecto y el cuido 
hacia los estados emocionales y las vidas personales de 
cada una.

El cachimbómetro es una idea y no un objeto. Se manifiesta 
por mensaje de texto, por email, por salidas espontáneas o por 
donde se pueda. Cuando estamos jodidas —fuera de nuestro 

centro— hablar es complicado. Tener una palabra 
divertida y específica es tener una llave que nos 
permite usar el humor para acceder de una manera 



28

más fluida a zonas que son difíciles, sensibles, oscuras y poco 
transitadas.

Hablame claro

Decir las cosas como son no siempre sucede.

Damos rodeos.

Guardamos silencios.

Merodeamos elefantes. 

Respondemos fuera de tiempo. 

Zancadillamos los afectos. 

A nosotras nos funciona mejor hablarnos claro.

Nos exigimos hablarnos claro, la una a la otra.

Hablar claro es cuido y es respeto. Hablar claro  
genera confianza.

Es el único lugar desde el cual creemos que se pueden 
construir relaciones sanas, profundas y significativas.

Entre la dicha y el dicho

Dicen que del dicho al hecho hay mucho trecho. Pero lo 
que hay entre la dicha y el dicho es el espacio en el que se 
edita todo aquello que nos emociona pero nos precariza. 
En la dicha, euforia y la ilusión, inventamos, armamos, 
enmancuernamos, conspiramos; es el momento del goce y 
la imaginación, es decir, la posibilidad desbordada. Luego 

editamos, apelando a los tiempos, las energías y 
las posibilidades a nuestro alcance. Es el espacio 
ambiguo de construir y dejar ir. 



29

Chelines

Hay chelines mágicos y chelines nómadas. Y hay chelines tal 
cual. Los chelines mágicos son los que se estiran mucho a punta 
de ingenio, gestiones cuidadosas y creatividad para ahorrar 
en la producción, y se convierten en chelines nómadas cuando 
lo que se ahorró en un proyecto lo movemos a otro, ajustando 
esos pequeños desbalances entre la especulación de los 
presupuestos y las condiciones reales en las que se desarrollan 
los proyectos.

Los chelines, a fin de cuentas, son los recursos financieros. 
Trabajar en una institución que cuenta con una estructura 
financiera y administrativa estable que ha operado por 
casi veinte años es, hasta cierto punto, un privilegio. Es 
una condición que no se puede pasar por alto. Contar 
con salarios regulares hace que la experimentación se 
haga desde un lugar de relativa tranquilidad. Estamos 
conscientes de cómo esto afecta la soltura desde la cual se 
plantean los proyectos.

Tejes y manejes

Trabajamos desde una plataforma de confianza que está 
configurada de tal manera que hemos podido cuestionar y 
repensar sus propias estructuras, así como ejecutar ciertos 
cambios que podrían considerarse riesgosos o kamikaze, como 
implementar una dirección colectiva. Trabajamos desde un 
lugar de mucha autonomía, lo cual es sin duda un privilegio. 
También es un privilegio contar con redes de apoyo, redes de 

trabajo y redes de pensamiento. Hacer y deshacer 
bajo estas condiciones dentro de este marco nos 
da sin duda una contención muy útil para probar, 
experimentar, equivocarnos y seguir adelante. 



30

Chaordic

“Chaordic” o su traducción libre “caórdico”, es un término 
que recientemente escuchamos de las facilitadoras del 
Art of Hosting4 de Grecia, en la última asamblea de Arts 
Collaboratory. Se refiere al espacio donde se intersecta 
el orden y el caos. Es un espacio donde hay un “caos 
controlado”, o bien un caos que al sólo hacerle una buena 
pregunta se ordena. Simboliza un espacio fértil donde 
habitan la creatividad y la experimentación necesarias 
para que las transformaciones sean posibles. Es el espacio 
donde queremos estar para no irnos al caos total, ni quedar 
en un orden estandarizado que puede llevar a un control 
que más bien genere un espacio paralizador. 

Fracasar mejor

«Alguna vez probaste.  Alguna vez fallaste.  
No importa.  Prueba otra vez.  

Fracasa otra vez.  Fracasa mejor.» 

Samuel Beckett

Inspirado en una famosa cita de Samuel Beckett, lejos de ser 
un eslogan que limpia nuestras conciencias si algo sale mal, 
es más bien la posibilidad o el permiso de que las cosas no 
salgan como las habíamos previsto. Nos damos la posibilidad 
de volver a esos “fracasos” como oportunidades de reflexión, 
de aprendizaje continuo, de revisión. Es la posibilidad de 
probar sin miedo. Más que llegar —¿a dónde?— nos interesa 
encontrar nuevos caminos, caminos más divertidos o más 

significativos, o más ligeros. Fracasar mejor es 
darse el chance de encontrar otras maneras.

4. https://www.artofhosting.org/

https://www.artofhosting.org/es/


31

Ser tuerta

Está bien no ver todo. Está bien a veces dar un paso en la 
oscuridad sin saber cuál va a ser el siguiente. Diego del 
Pozo Barriuso, artista y productor cultural de España, nos 
introdujo a esta imagen mediante conversa y dibujos, durante 
un encuentro en San José: «Es el tuerto otra imagen de la 
imposibilidad de conocer todo sobre lo real y una conciencia 
de lucha con esa limitación para afirmarse en la necesidad de 
querer conocer»5. «Es desde esa limitación, desde ese límite 
desde el que comprendemos la necesidad de ser afectados 
por lo otro o por los otros, entendemos la necesidad de ser 
afectados por el exterior como una condición innata a la 
existencia»6.

Banga

Banga es hacer espacio y tiempo. Es un momento específico 
de encuentro en el que una organización hace un llamado de 
ayuda a otras para juntarse a pensar/estudiar sobre un tema 
específico. Es un término que hemos adoptado de la red Arts 
Collaboratory. Nosotras llamamos a un Banga en enero del 
2017 para repensar la institución. Cuando decimos institución 
nos referimos a los modos y las formas de hacer, a la 
estructura organizativa, a las prácticas y relaciones internas, 
y a nuestras maneras de vincularnos con el ecosistema.

5. Del Pozo Barriuso, Diego, Dispositivos Artísticos De Afectación. 

Las Economías Afectivas en las Prácticas Artísticas Actuales. p. 256. 

https://docplayer.es/59259798-Universidad-complutense-

de-madrid-tesis-doctoral.html

6. Ibídem



32

Estudio

Citando el texto No queremos saber, de la filósofa y ensayista 
catalana Marina Garcés «No toda escuela es una escuela ni 
todos los estudios del mercado nos permiten estudiar. Hacer 
escuela es disponer del espacio, el tiempo y la atención que 
hacen posible que el estudio nos transforme y nos exponga a la 
relación con contenidos y con vínculos que no nos dejarán igual 
(...) Estudiar es lo que hace cualquiera que indague y mantenga 
despierta la atención hacia todo lo que no ha sido aún 
codificado»7. Para nosotras, el estudio es una manera de estar 
juntas para aprender, investigar y explorar inquietudes. Nuestro 
proceso de gestión autocrítica es una manera de hacer estudio 
desde la institución. Quizás es el proyecto al que dedicamos 
más tiempo.

Alter

Alter viene de Alter Academia, un proyecto que surgió desde 
un deseo y una inquietud por proponer otras maneras de 
relacionarnos con artistas. A partir de la construcción 
colectiva de un programa de estudio basado en las 
necesidades de participantes del proyecto, buscamos 
propiciar un espacio —tanto físico como simbólico— para 
aprender juntas y permear la institución.

La idea de Alter va más allá del proyecto y se ha convertido en una 
respuesta a lo que no es, lo que aún no está o hay que inventarse, 
lo que podría ser o el deseo de algo diferente, buscando formas 
para atender vacíos, necesidades e inquietudes.

7. El texto citado puede consultarse en: 

https://drive.google.com/file/d/1Oz_

d6z4qC6WtgDcfY02UvjCyHlW3xc1m/view?usp=sharing 

https://teoretica.org/alter-academia/
https://drive.google.com/file/d/1Oz_d6z4qC6WtgDcfY02UvjCyHlW3xc1m/view?usp=sharing 
https://drive.google.com/file/d/1Oz_d6z4qC6WtgDcfY02UvjCyHlW3xc1m/view?usp=sharing 


33

A los cuatro Alters que recibimos cada año, les damos las 
llaves de la institución para que vayan y vengan a su antojo y 
no dependan de nosotras para hacer uso del espacio. 

Llave

Compartir las llaves de nuestro espacio con terceros es 
una estrategia para desencajar la operación regular de 
la institución a partir de una práctica más directa de los 
comunes. Este gesto de apertura y confianza absoluta, tanto 
simbólico como práctico, detona un vínculo que permite 
habitar el espacio como propio.

Quienes tienen las llaves transitan y usan el espacio con 
la misma libertad que el equipo de TEOR/éTica. También 
se responsabilizan junto con nosotras, entendiendo desde 
un lugar interno nuestros tejes y manejes. Son los que, sin 
preguntar, hacen café, mueven muebles, se ponen cómodos, 
asumen pequeños gestos de cuido, organizan noches de 
cine, desbordan el horario regular y hasta reciben a otros. 
A partir de ese habitar se desdibujan un poquito los límites 
institucionales.

Habitar

Habitamos un cuerpo.

Habitamos la vida.

Habitamos espacios.

Y en este caso habitamos también una institución, y al 
habitarla la construimos. La institución sin las 
personas que la habitamos con nuestras presencias 
y nuestras decisiones cotidianas es tan sólo un 



34

cascarón, un potencial. Las instituciones por sí mismas no 
existen.

TEOR/éTica somos las personas que la afectamos en su 
devenir, en su día a día y en su constitución. Somos el 
equipo de trabajo; son los interlocutores que están de paso, 
en estancias más o menos largas ligadas a proyectos; son 
los usuarios que visitan y usan el espacio; son los alter 
académicos, los de este año y los de los años anteriores; 
son las personas que estuvieron en el equipo y que siguen 
vinculadas. TEOR/éTica ha sido habitada, y por lo tanto 
constantemente construida y reconstruida, por muchas 
personas y grupos de personas. Cada quien, cada grupo, 
permeándola de sus intereses. TEOR/éTica es una institución 
felizmente porosa.

¡UPE!

En Costa Rica es una interjección que se utiliza para tocar 
la puerta o para llamar la atención y entrar en un grupo o 
conversación. Para nosotras ¡UPE! es el vehículo por medio 
del cual adquirimos conciencia y nos reconocemos como 
parte del tejido espacial y social en el que estamos ubicadas 
geográficamente: Barrio Amón. Así que nos permitimos 
interactuar —sobre todo escuchar— para atender nuestra 
incidencia en el espacio público desde la particularidad de 
nuestro espacio, que en tanto privado, no es de uso particular. 
Tiene una vocación y una responsabilidad pública.

Agenciamiento

El término agenciamiento, lo define muy bien el 
proyecto Subtramas de España: «Palabra derivada 
del verbo latino ago, agis, agere, que significa hacer, 



35

actuar. El agenciamiento se traduce en la capacidad del 
sujeto para generar espacios críticos no hegemónicos de 
enunciación del yo, en y desde lo colectivo, para contrarrestar 
las lógicas de control que se le imponen. De este modo, 
el agenciamiento desafía la hegemonía de lo normativo, 
homogéneo y fijo para hacer funcionar distintos nodos/
agentes que se relacionen entre sí y hacia afuera»8.

TEOR/éTica es un espacio cultural que busca, a partir de sus 
proyectos y sus alianzas, incidir políticamente en el contexto. 
Tiene que ver con hacer, pero también con procurar ser una 
plataforma que pueda acompañar y potenciar proyectos de 
otros que nos interpelan desde su contenido y su forma.

Buchaca

En Colombia, Cuba, Honduras y México, buchaca es una 
palabra que refiere a la bolsa de la tronera de una mesa de 
billar. En Costa Rica, la buchaca es la galeta, es el puñito de 
algo que se guarda cuidadosamente con el propósito de ser 
compartido en un momento clave. Es la bolsita plástica con 
dinero que se esconde debajo del colchón por si acaso, las 
galletas que se van guardando para la hora del café, o los dos 
cigarros que se dejan encima de la refrigeradora para cuando 
llegamos tarde después de la fiesta. Uno hace buchaca 
en buenos tiempos para cuando llegue la necesidad, pero 
también va recolectando de a poquitos para eventualmente 
ponerlo en buen uso y —ojalá— compartirlo. Poco importa si 

8. “Abecedario Anagramático”. SUBTRAMAS. Plataforma de investigación 

y de coaprendizaje sobre las prácticas de producción audiovisual 

colaborativas. Un proyecto de Diego del Pozo, Montse 

Romaní y Virginia Villaplana. http://subtramas.museoreinasofia.

es/es/anagrama/agenciamiento

http://subtramas.museoreinasofia.es/es/anagrama/agenciamiento
http://subtramas.museoreinasofia.es/es/anagrama/agenciamiento


36

pensamos que lo que tenemos es muy poquito, porque a veces 
sólo necesitamos un poquito para seguir. Nuestra Buchaca9 
toma forma de una revista digital anual como herramienta de 
aprendizaje y desaprendizaje continuo, en la cual participan, 
junto al equipo de TEOR/éTica, las personas con quienes nos 
hemos vinculado en el año. Queremos reconocer el valor de lo 
que para muchos puede ser trivial o anecdótico, esperando 
que al final resulte en una revisión de nuestras prácticas 
profesionales y personales. 

Common pot

“Common pot” es la buchaca colectiva de Arts Collaboratory. 
Es un locus compartido de recursos, en el cual todas 
ponemos y del cual todas podemos sacar, bajo determinados 
lineamientos. En la práctica hemos logrado crear una cuenta 
de banco común, en la que todas las instituciones que 
conformamos la red ponemos el 5% del financiamiento que 
recibimos de DOEN. Es dinero común que puede usarse para 
proyectos colectivos en los cuales participamos una o más 
organizaciones de la red, pero también es la buchaca de la 
cual una organización en apuros puede sacar recursos.

“Comonpotgüey” es la versión entre amigas. Es la buchaca 
común, que aunque no tiene una cuenta de banco compartida 
ni lineamientos muy claros, nos permite asumir usar los 
recursos de todas para todas en determinados momentos. Es 
una manera de decir: lo mío es tuyo.

9. Buchaca es una revista digital que compila reflexiones, 

críticas y herramientas sobre el trabajo que se realiza 

anualmente desde TEOR/ética.

https://teoretica.org/?s=buchaca


37

Ritmo común

Los últimos dos meses en TEOR/éTica han sido tensos. No 
hay ninguna razón particular. Quizás es una acumulación 
de proyectos, de cierre de año, de planeamientos, de 
compromisos; y poco tiempo para trabajar a gusto. Quizás 
son los ritmos y vidas personales de cada una. La cosa es que 
cuando la vaina está así, encontrar el ritmo común es difícil. 
Terminamos dividiéndonos los proyectos como si fueran un 
pastel, sin lograr construir colectivamente. Adoptamos la 
estrategia de la división de labores, que también funciona, 
pero limita mucho los espacios de conversación. Aterrizar 
este glosario durante estos días, robándole tiempo al 
encuentro y a la ciudad, fue un reencuentro entre nosotras, la 
posibilidad de crear desde la empatía y la historia compartida 
que tenemos en la institución, un texto a ocho manos. 

Relato plural

TEOR/éTica es un relato plural. Queremos construir una 
narrativa generosa que, lejos de homogeneizar o suprimir las 
voces individuales de todos lo que somos partícipes de esta 
construcción, sepa reconocer las individualidades y potenciar 
los distintos puntos de vista.

Desde ahí nos surgen muchas preguntas. Algunas las re-
encontramos articuladas de una manera muy linda en un 
texto que nos compartió la artista, educadora e investigadora 
brasileña Mônica Hoff: “Cómo vivir solos” de Peter Pal Pelbart, 
en Filosofías de la Deserción:

«¿Cómo sostener un colectivo que preserve la dimensión de la 
singularidad? ¿Cómo crear espacios heterogéneos, 
con tonalidades propias, atmósferas distintas, en 
los que cada uno se enganche a su modo? ¿Cómo 



38

mantener una disponibilidad que propicie los encuentros, 
pero que no los imponga, una atención que permita el 
contacto y preserve la alteridad? ¿Cómo dar lugar al azar sin 
programarlo? ¿Cómo sostener una “gentileza” que permita 
la emergencia de un hablar allí donde crece el desierto 
afectivo?»10

Como comentamos al principio, este glosario no es ni 
estático, ni exhaustivo, ni está completo. Constantemente 
revisamos lo que entendemos por cada palabra, o agregamos 
términos. Siempre hay nuevas conversaciones y de ahí 
muchas veces surgen nuevas palabras. Hay muchas más 
que queremos incluir pero que todavía son un gran signo de 
interrogación.

10. Pelbart, Peter Pál, Filosofía de la deserción. Nihilismo, 

locura y comunidad. (Trad. S. García Navarro y A.Bracony), 

Tinta Limón, Buenos Aires, 2009.



39

Media-bruja, media-bestia, pícara, bicha, tan marica, vándala: la 

universidad como lugar para la imaginación política y las ficciones 

visionarias con Renata Cervetto y Mônica Hoff durante el Segundo 

Encuentro de Pedagogías Empáticas, 2018.



40

Alimento redistributivo, postre metalingüístico con Primal y 

Taniel Morales durante el Segundo Encuentro de Pedagogías 

Empáticas, 2018.



¿ Q u é
t e c n o l o g í a s 
n o  h u m a n a s 
n o s  e n s e ñ a n 
a  v i v i r  e n 
c o n t r a -
d i c c i ó n  e n 
e s t e  m u n d o ?



42

Nuestras cuerpas 
colectivas
AISEL WICAB

En mi cuerpa hay diez veces más células de microbios que 
células humanas. Soy un consorcio de microorganismos 
contenidos por la epidermis, el más grande de mis órganos, 
membrana porosa que deja pasar ciertos agentes y 
sustancias, que me contiene y da forma. Huesos, cartílagos, 
venas, músculos, sangre, ácidos, enzimas, proteínas, tejidos, 
bacterias, virus, hongos… Aunque al pensar en nuestra 
persona nos entendamos como unidad, somos muchas cosas 
vivas al mismo tiempo y cada una tiene una función particular 
para el sostenimiento de nuestra vida. 



43

Al igual que las células y los microbiomas que nos 
conforman, los sistemas sociales a los que pertenecemos 
involucran consorcios de organismos que accionan juntos y 
en correlación. Es justo en nuestra dimensión social donde 
podemos tener tantas cuerpas como posibilidades de 
agrupación con otras personas, ya sea por colaboración o 
interdependencia. Somos agencias aglomeradas con otras por 
algunos objetivos comunes, para crear agencias más grandes: 
la familia, las amistades, las y los amantes, las relaciones 
amorosas, las agrupaciones sociales, los equipos de trabajo, 
las instituciones (públicas, privadas, pequeñas o grandes 
como estados y naciones). En fin, los lazos con otras personas 
provocan que los límites de nuestra epidermis pierdan 
definición. Más allá, las otras pieles que nos conforman son 
membranas imaginarias difíciles de definir y para descubrir 
sus fronteras, la forma de los órganos que las componen, sus 
gozos o padecimientos, es necesario desarrollar la capacidad 
de visualizarlas.

Para explicar la elasticidad y multiplicidad de nuestras pieles 
pensemos en una cuerpa promedio, una pareja monógama 
heterosexual. Un proyecto a dúo, con roles y convenciones 
súper arraigadas que nos aseguran que dicho organismo 
social está formado por sólo dos personas; sin embargo, 
esto casi nunca es así. Generalmente el entorno social 
funciona como un órgano invisible para la cuerpa-pareja: 
la participación de la madre o el padre, las opiniones de las 
y los amigos, las intervenciones (secretas o acordadas) de 
otras amantes y obviamente la procreación y la llegada de 
una nueva vida, son fuerzas que influyen en la forma del  

organismo. Es decir, que cualquier agencia que 
haga parte de una de nuestras cuerpas puede crear 
y modificar las formas de otra. La idea romántica 
de la pareja como una relación “exclusiva” entre 



44

dos personas es mentira. Brigitte Vasallo profundiza en esta 
idea de forma muy lúcida en su libro Pensamiento monógamo, 
terror poliamoroso1, en el cual plantea la monogamia no como 
una condición biológica, ni una opción sexual o moral, sino 
como un sistema que establece jerarquías afectivas a favor 
de preservar la propiedad privada (apellido familiar = marca 
registrada) y la acumulación de capital simbólico, económico 
y cultural.

1. Vassallo, Brigitte, Pensamiento monógamo, terror 

poliamoroso, La Oveja Roja, Madrid, 2018.



45

Cada forma de ser grupo nos hace fuertes y vulnerables 
a la vez. Podemos gozar, doler o enfermar, los marcos de 
salud son variables. Hay acciones que conllevan a ciertas 
anomalías o padecimientos dentro de un órgano en particular 
sin ser evidentes para el resto, pero todos los agentes 
dentro de la cuerpa y las relaciones entre ellos, aportan de 
alguna forma a la vida o muerte del organismo, así como de 
quienes las componen. La relevancia de entender que somos 
muchos organismos al mismo tiempo radica en la posibilidad 
de encontrar un equilibrio entre nuestras formas de ser-
individuo y ser-grupo; en intentar explotar el potencial de 
acción que tienen cada una de nuestras cuerpas, entender 
sus tamaños, formas y constituciones, grabarlas en nuestra 
memoria, invocar el poder de todas y todo para modificar el 
entorno, transformarlo a nivel personal y social desde una 
revolución pedagógica, que nos permita desaprender todo lo 
que aprendimos antes para verlo otra vez, con miles de ojos. 

Habitar la cuerpa: un parámetro de salud

«Dos mentes inmersas en la realidad están separadas, una 
de otra, por la realidad misma. Esto significa que una mente, 

para comunicarse con otra, ha de atravesar la realidad.»2

Jorge Wagensberg

2. Wagensberg, Jorge, Si la naturaleza es la respuesta, ¿cuál era la 

pregunta?: y otros quinientos pensamientos (Spanish Edition) 

(Posición en Kindle482-483), Tusquets Editores, Edición de 

Kindle.



46

Esta frase de Jorge Wagensberg plantea la comunicación 
como algo similar a un viaje interestelar. El universo: la 
realidad misma, un espacio entre las cuerpas que son 
mutuamente percibidas y además articuladas, escuchadas, 
entendidas entre sí. A través de una imagen épica, Jorge 
ilustra la semiótica en una imagen cartesiana, kantiana, 
desde el modelo filosófico de la ciencia occidental, en el 
entendido que cuerpa y mente están separadas entre sí 
y, obviamente, separadas de otras cuerpas y mentes a la 
vez. Lo que me interesa plantear en este texto es que todas 
las cuerpas estamos intrínsecamente unidas (por lo tanto 
también nuestras mentes), y realmente no necesitamos 
atravesar la realidad para comunicarnos. Para activar los 
flujos de transmisión más sutiles es necesario concientizar 
los lenguajes no verbales y las comunicaciones misteriosas 
(casi telepáticas) que todas hemos experimentado, 

intencionar nuestros pensamientos y acciones, 
aceptar que nos expresamos y somos leídas por el 
mero hecho de coexistir. 



47

Creo que de niña no sentía separación entre cuerpo y 
mente. Aún recuerdo la fortaleza de la que gozaba en ese 
momento, la velocidad de mi aprendizaje, la vivacidad de 
mi imaginación, la ligereza… mi capacidad para realizar 
cualquier tipo de actividad física. Al crecer me disocié 
como la mayoría de las personas adultas y esto me generó 
diferentes padecimientos, traumas, desconexiones internas. 
Fue hasta hace sólo unos años que comencé a comprender 
mi cuerpa humana de forma diferente y descubrí que 
tenemos un poderoso y complejo organismo con muchas 
inteligencias3, las cuales se desarrollan a través de nuestros 
intercambios con el mundo y las personas. Es la integración 
de nuestras experiencias sensibles que determinan a la vez 
nuestros procesos críticos e inteligibles, los cuales suceden 
a lo largo de toda nuestra cuerpa. Existen neuronas más 
allá de la cabeza, principalmente en los sistemas nervioso 
y digestivo4, y se afirma que tenemos dos cerebros: los 
hemisferios derecho e izquierdo que funcionan con diferentes 
lenguajes5 y se comunican entre sí por una vía limitada6. 

3. La “teoría de las inteligencias múltiples” es un modelo de 

entendimiento de la mente elaborado por Howard Gardner y 

publicado en 1983.

4. Véase artículo de la BBC online: “En qué otros lugares de nuestro 

cuerpo tenemos neuronas (además del cerebro) y para qué sirven” 

https://www.bbc.com/mundo/noticias-42011772

5. Véase video TED: https://www.ted.com/talks/jill_bolte_taylor_my_

stroke_of_insight/transcript?language=es#t-5640

  6. El cuerpo calloso es la estructura que se encuentra en lo profundo 

del cerebro y que conecta los hemisferios cerebrales 

derecho e izquierdo, coordinando las funciones de ambos.

https://www.bbc.com/mundo/noticias-42011772
https://www.ted.com/talks/jill_bolte_taylor_my_stroke_of_insight/transcript?language=es#t-5640
https://www.ted.com/talks/jill_bolte_taylor_my_stroke_of_insight/transcript?language=es#t-5640


48

Tanto de forma científica como metafísica, está claro que 
sentimos y pensamos con toda la cuerpa humana, y esto 
significa que aprender de nuestros procesos y experiencias 
más básicas, desarrollar formas de integrarnos dentro de 
la propia epidermis, es una fuente de conocimiento en sí, 
una estrategia obvia para mantenernos vivas, saludables y 
descubrir nuestro potencial. 



49

El desarrollo de una escucha-observación-consciencia 
interna es definitivamente beneficioso para cualquier cuerpa 
humana, y sucede de la misma manera hacia el interior de 
las cuerpas colectivas. Es esta habilidad la que nos permite 
imaginar, analizar y proponer formas de bienestar a mayor 
escala, acciones concretas para cuidarnos y sostenernos. 
Cualquier tipo de organismo social, del dúo a los grupos de 
millones, requieren osamentas que los sostengan, procesos 
metabólicos, flujos internos, comunicación entre los órganos, 
capacidad productiva y reproductiva. Todas estas cosas 
con el objetivo de conseguir una sinergia entre quienes las 
conforman, un bienestar personal y social.

Los marcos de salud son variables de cuerpa a cuerpa y de 
contexto a contexto. Para determinarlos en tiempo real es 
necesario instituir estrategias de autocrítica, distribución 
de tareas, ejercitar la tolerancia a la frustración, cumplir los 
compromisos y acuerdos del grupo y, sobre todo, abrazar 
nuestra plasticidad, tener disposición a los cambios, y poner 
atención sobre el punto exacto en que nuestras estructuras 
pueden flexibilizarse sin romperse o hacerse totalmente 
líquidas y escurridizas. Las toxicidades pueden ser internas o 
externas, y el nivel de desgaste depende de la periodicidad y 
grado al que estamos expuestas. Los males pueden presentarse 
en nuestras mismas dinámicas de trabajo, en la falta de 
políticas sociales y culturales, en las condiciones de estrés y 
los efectos psicológicos que nos causan, violencias, omisiones, 
problemas de comunicación y otras amenazas cotidianas.

La carencia de habilidades para procurar nuestro bienestar 
como personas y como sociedad, pone en evidencia la gran 

crisis pedagógica en que nos encontramos. Es 
una incongruencia entre el concepto materialista 
de libertad y placer que nos propone el sistema 



50

capitalista y la comunalidad que nos constituye como 
humanas y nos exige ir hacia el otro lado. Lo que nos identifica 
como occidentales es el sistema que nos impide nombrarnos 
desde otras genealogías y formas de entender la realidad, y, 
por ello, la urgencia está en reescribir la historia, el lenguaje y, 
desde nuestro presente, desarrollar otras categorías, palabras 
y narrativas desde las cuales articular futuros posibles. 

A lo largo de los territorios del Abya Yala7 existen prácticas 
de bienestar individual y colectivo que se mantienen desde 
tiempos ancestrales y que implican otras formas de habitar 
nuestras cuerpas. Para los Mayas tseltales de Bachajón, 
Chiapas, el referirse al o’tanil (corazón) alude no solamente 
a un órgano físico sino a una stalel (forma de ser-pensar-
sentir-actuar) regida por una ética (deber ser) de los 
individuos en la sociedad. La idea del corazón refiere a  
«...un centro de donde emanan los pensamientos, acciones, 
saberes y los sentimientos de las personas, animales, de 
las plantas, de los dioses; donde se viven y se guardan 
los sueños, las esperanzas, las alegrías, los dolores, las 
tristezas, las preocupaciones, los deseos y la sabiduría, 
donde sale honestidad y fuerza de palabra…»8. En la cultura 

7. Es el nombre con que se conoce al continente que hoy se nombra 

América, aceptado ampliamente por varias de las actuales naciones 

indígenas como el nombre oficial del continente ancestral en 

oposición al nombre extranjero.

8. Ochoa Muñoz, Karina (comp.), Pérez, María Particia, “O’tanil. Una 

sabiduría y práctica de sentir, pensar, entender, explicar y vivir el 

mundo desde los mayas tseltsales de Bachajón Chiapas”, Miradas 

en torno al problema colonial. Pensamiento anticolonial 

y feminismos descoloniales en los sures globales, Akal, 

México, 2019.



51

tseltal la manutención y el cuidado del corazón es una labor 
pedagógica que moldea lo público, lo privado, y determina 
todas las relaciones cotidianas. Más al sur, conceptos como el 
Sumak Kawsay9 (buen vivir o “la vida en plenitud”) en quechua 
o el Suma Qamaña10 (saber vivir y convivir) en aymara, 
siguen siendo practicados y se han reivindicado para instituir 
políticas indígenas en países como Bolivia, Ecuador y Perú. El 
buen vivir es una noción que se extiende desde los mapuches 
en el sur del continente, hasta los inuits del ártico canadiense, 
e implica el derecho a vivir dignamente y con las necesidades 
básicas cubiertas en justa medida y sin excesos, en un estado 
de plenitud, en armonía con la naturaleza y bajo un código de 
acción para el bienestar común. 

Filosofías educativas latinoamericanas como las de Paulo 
Freire e Iván Illich, además de movimientos surgidos 
en la Europa de posguerra como la Escuela Waldorf o 
Reggio Emilia, son pedagogías occidentales que plantean 
potentes propuestas para el buen vivir, pero actualmente, 
sus herramientas se aplican en gran mayoría durante la 
infancia y no existen rastros claros de su legado más allá de 
la educación primaria. Al llegar al nivel superior dentro de 
la academia, aquellas personas que tuvieron la fortuna de 
formarse en este tipo de sistemas, se sienten frecuentemente 
desadaptados y la pasan muy mal teniendo que acomodar sus 
pensamientos acuerpados en cajas predefinidas, formatos 
jerárquicos, cuadrados y disciplinarios, porque parece que 
para tomarse en serio la producción de conocimiento hay 
que despojar la experiencia de todo placer o diversión. 
Pero aunque la producción del conocimiento oficial siga 

9. Véase: https://es.wikipedia.org/wiki/Sumak_kawsay

10. Véase: https://es.wikipedia.org/wiki/Suma_Qamaña

https://es.wikipedia.org/wiki/Sumak_kawsay
https://es.wikipedia.org/wiki/Suma_Qamaña


52

sucediendo dentro de la investigación académica o científica 
al interior de las universidades, hay muchas iniciativas 
que desde la educación no formal han encontrado nuevos 
terrenos, espacios alternativos para estudiar, reflexionar 
y producir conocimiento. Son estos terrenos de acción los 
que nos ocupan en este texto, específicamente aquellos 
que desde las prácticas artísticas nos permiten formas no 
estandarizadas de investigación, erráticas, maleables, tanto 
ajenas como relacionadas con el método científico.

Arteducación, una tierra fértil

Las cuerpas colectivas pueden desplazarse por el campo 
social y también transformarlo. Construyen puentes, cavan 
túneles y trazan caminos entre regiones para inaugurar 
espacios híbridos e intermedios como el del “arteducación”. 
Este acrónimo es un concepto que en países de habla 
hispana se utiliza para designar un terreno común entre las 
artes, la pedagogía, la psicología, las ciencias cognitivas, el 
trabajo comunitario, el activismo, la crítica institucional y las 
prácticas de mediación que nacen de suelos independientes 
e institucionales. Como se despliegan por amplias regiones 
culturales, las cuerpas que trabajan los campos sociales 
usan herramientas para construír metodologías abiertas, 
intelectuales pero intuitivas, críticas pero amorosas, que 
no pueden empacarse en formatos estandarizados y, en 
cambio, se construyen sobre la observación, la escucha y 
sensibilización ante el entorno donde suceden. 

A pesar de que el arte y la educación tengan innumerables 
vías de conexión, el término arteducación es importante 

porque en el sector cultural de los países de habla 
hispana del Abya Yala (específicamente en México 
y Colombia) y en España, el término se utiliza desde 



53

hace algunos años para diferenciar la educación artística y 
la educación a través de las artes, de la educación como un 
arte en sí mismo y el arte como una práctica de investigación 
y conocimiento, una disciplina que implica disciplinas muy 
variadas realizadas por miles de personas. El arteducación es 
un fenómeno de los sures globales que desde los países del 
norte puede ser relacionado con el llamado “giro educativo”11 
de las artes.

Como una práctica autónoma, se concentra en la 
investigación de los lenguajes verbales y no-verbales 
(visuales, sonoros, del cuerpo) para desarrollar procesos de 
autoconocimiento a la vez que crear espacios de diálogo y 
creación colectiva. No tiene sentido que se piense como un 
campo de trabajo individual, porque se activa a través de la 
escucha y la conversación, implica abrazar nuestra dimensión 
social y, como nos proponen María Acaso y el colectivo 
Pedagogías Invisibles12, aprender a observar las estructuras 
de poder (fijas o temporales) de todos los espacios que 
transitamos: salones de clases, espacios domésticos, salas de 
exposición, oficinas, plazas públicas, etc. Es una alternativa 
política para develar las dinámicas relacionales en tiempo 
real, para realizar mapeos y visualizaciones de los datos con 
la esperanza de poder transformarlas de manera drástica. 

No existe una formación específica para el arteducación y 
es posible entrar en sus terrenos desde cualquiera de sus 
disciplinas colindantes, incluso desde campos muy lejanos. 
Las arteducadoras somos personas con perfiles profesionales 

11. Krauss, Pethick y Vishmidt, Curating and the Educational Turn, Paul 

O’Neill & Mic Wilson, Ámsterdam, 2010.

12. Acaso, María, Pedagogías Invisibles, el espacio del aula 

como discurso, Editorial Catarata, Madrid, España, 2012.



54

muy diversos: artistas que conectan con comunidades 
específicas, curadoras dedicadas a crear espacios de 
reflexión e investigación colectiva, gestoras culturales que 
desde la acción institucional proponemos nuevas formas 
de convivencia y trabajo dentro de las organizaciones que 
representamos. Nutridas por las pedagogías críticas, las 
ciencias cognitivas, el performance y el arte relacional, 
cuestionamos nuestras propias formas de trabajar en grupo, 
enseñar, organizar el tiempo, evaluar y capacitar. Nos 
dedicamos a diseñar acciones, objetos, materiales, espacios 
y situaciones de aprendizaje colectivo tanto en el espacio 
público como en el privado.

Ninguna de nosotras estudiamos para ser arteducadoras, sino 
que ejercemos como mediadoras, talleristas o trabajadoras 
de museo y, a la par, seguimos nuestra producción artística 
en la medida en que el tiempo y la economía nos lo permiten. 
Entre mis colegas, no a todas les apetece nombrarse como 
“arteducadoras”, algunas porque no se sienten cómodas 
con el término, otras porque prefieren etiquetas más 
abiertas o porque argumentan que todas las artes son 
herramientas de conocimiento y, por lo tanto, no es necesario 
buscar o inventar nuevas categorías. Bajo el brillo del arte 
contemporáneo pareciera posible resignificar y actualizar 
el campo de la educación, una buena oportunidad para 
refrescar discursos empolvados y hackear los sistemas de 
poder de las instituciones culturales.

El arteducación no es un término indispensable 
porque existen otros. Pablo Helguera utiliza el término 
“transpedagogía” desde 2006, para nombrar las prácticas 

artísticas que al hibridarse con las pedagogías se 
distancian de las nociones de arte participativo. En 
2007, Luis Camnitzer comenzó a utilizar el término 



55

“Art thinking” para referirse a un tipo de pensamiento crítico 
desarrollado a través del arte, más específicamente en la 
manera de pensar utilizada por los artistas en el proceso 
de creación. En 2010, Helguera, a partir de sus primeras 
ideas, propone como prácticas artísticas comprometidas 
socialmente13 a todas las producciones que utilizan los 
lenguajes de las artes en relación con disciplinas como la 
pedagogía, la sociología, la comunicación, el teatro, etc., para 
realizar proyectos dirigidos a la transformación social. 

El colectivo Pedagogías Invisibles utiliza el binomio 
“arte+educación” o simplemente “arteducación” para 
describir sus prácticas, pero desde 2017 han adoptado el 
término de “Art thinking”, a partir de la publicación del libro de 
María Acaso y Clara Megías bajo el mismo nombre. El prólogo, 
escrito por Camnitzer, puntualiza la falta de necesidad de 
la autoría en los procesos educativos y celebra el hecho de 
que otras personas hayan realizado una publicación bajo el 
concepto que él propuso años atrás. La publicación comparte 
las metodologías, esquemas y estrategias de trabajo que el 
colectivo español ha desarrollado a través de su experiencia 
con artistas, curadoras, profesoras de colegios y trabajadoras 
de museos.

Éstas y muchas otras personas compartimos una incesante 
búsqueda de neologismos a la defensa de renovar terminologías 
y de revisar lo que entendemos por “arte” o “educación”, 
conceptos que a pesar de su riqueza, deben ser cuestionados 
bajo una mirada crítica para renovar su significado y responder 
a las exigencias de nuestro presente. 

13. Helguera, Pablo, Education for Socially Engaged Art, Jorge 

Pinto Books, Ciudad de México, 2010.



56

Terrenos peligrosos

Los terrenos del arte y la educación tienen factores tóxicos 
que varían de lugar a lugar, sin embargo, la imposibilidad de 
retribuir dignamente el trabajo de quienes los transitan es el 
más frecuente, una condición a la que muchas arteducadoras 
alrededor del mundo estamos tristemente acostumbradas. Las 
independientes no logramos sostenernos económicamente 
con un solo trabajo; las que laboramos en instituciones 
culturales (públicas o privadas) recibimos malos sueldos y 
no contamos con suficiente infraestructura. La idea de que 
el trabajo cultural es gozoso (lo sea o no) se considera un 
tipo de capital que justifica la precariedad económica, como 
nos lo explica Remedios Zafra en su libro El entusiasmo. 
Precariedad y trabajo creativo en la era digital14.

La burocracia institucional es otra amenaza: los procesos 
lentos e ineficientes, la mala comunicación entre los 
departamentos de las organizaciones, el despotismo de los 
directivos hacia sus subalternos, las competencias entre 
áreas y los chismes de pasillo provocan ambientes de trabajo 
hostiles. En el día a día de los museos, escuelas y centros 
culturales, se normaliza la confrontación, la competencia, 
el bloqueo y el boicot. A pesar de las buenas intenciones de 
algunos elementos, las situaciones de angustia y estrés a los 
que nos sometemos entrando en estas dinámicas, se reflejan 
en la calidad de las producciones y los programas públicos. 

Otro pantano del arteducación es un obstáculo para las 
cuerpas que no se encuentran en la misma ciudad o país: 
la distancia, el trabajo translocal, la intermitencia en los 
procesos y falta de fisicalidad. Parece insuficiente mantener 

14. Zafra, Remedios, El entusiasmo. Precariedad y trabajo 

creativo en la era digital, Anagrama, Barcelona, 2017.



57

una relación por medios digitales cuando todos los lenguajes 
de las cuerpas son cruciales. Sin embargo, en los últimos 
meses y debido a la emergencia sanitaria del coronavirus he 
cuestionado drásticamente esta idea porque las prácticas de 
trabajo a distancia han cambiado muy aceleradamente y sin 
vía de retorno. La educación está tomada por las pantallas 
y la institucionalización del teletrabajo ha multiplicado las 
herramientas de colaboración a través del internet. 

El asunto es que más allá de los circuitos limitados del arte, 
de las instituciones educativas y culturales, los peores riesgos 
que acechan los terrenos del arteducación tienen que ver 
con las violencias que nos atraviesan a todas las cuerpas del 

mundo, los males humanos que plagan el campo 
social de punta a punta, el capitalismo voraz que 
nos agota y nos exige responder a las demandas de 
una sociedad insana. 



58

Nuestras cuerpas y sus posibilidades para transformar 
el mundo

El arteducación propone que más allá de las escuelas, 
museos, centros comunitarios y demás, existen posibilidades 
de prefiguración socio-política y un territorio muy vasto 
desde el cual pensar de forma crítica y poética, bocetar 
formas de vivir y crear mundo. Pero ante esta perspectiva es 
necesario preguntarnos: ¿qué tipo de cambios sociales son 
los que buscamos y para qué? ¿Es posible regenerar el campo 
social? ¿Cuál es el marco ético desde el cual nuestras cuerpas 
deben caminar? ¿Nuestras cuerpas avanzan o retroceden? 
¿Realmente movilizarnos hacia adelante es mejor? ¿Qué nos   	
espera en esa dirección? 

Una cuerpa tiene la fuerza y capacidad de cruzar el campo 
social dependiendo de la claridad de sus objetivos y el destino 
de su andar. La herencia colonial nos impone la idea del 
progreso, para el cual cualquier proyecto comunitario debe 
caminar hacia adelante, hacia el desarrollo económico y la 
universalidad. Pero esta idea merece ser cuestionada en virtud 
de la divergencia epistémica que buscamos, especialmente las 
cuerpas que habitamos en el Abya Yala, porque tenemos una 
importante misión para desarticular la idea de progreso de una 
vez, considerar las consecuencias históricas de los discursos 
nacionalistas que aún la promueven y que han funcionado para 
amarrar las culturas vivas al pasado con el objetivo de dejarlas 
atrás, de cercenar y aniquilar a los pueblos originarios y sus 
cosmogonías.

Después de pertenecer a numerosos colectivos, instituciones 
culturales y redes colaborativas a través del arte, puedo 

afirmar que el ser-grupo significa pertenecer 
a entidades políticas que aunque tengan la 
posibilidad de transformar el mundo, pueden 



59

hacerlo muy mal. Tan sólo en mis limitadas experiencias he 
sido testigo de fenómenos de gentrificación; capitalización 
simbólica de museos, centros culturales, fundaciones, 
instituciones y personajes de élite; instrumentalización 
de violencias de género, de raza y de clase para crear 
teorías, objetos y acciones extractivistas que suceden en 
los circuitos académicos y artísticos sin beneficiar a los 
“sujetos de estudio” y que, además, sirven para legitimar la 
supremacía epistémica y totalitaria que persiguen las teorías 
centroeuropeas. 

Si pretendemos trazar nuestra propia ruta como cuerpas 
multiconscientes y realizar proyectos situados, sin formas 
imperialistas y evangelizadoras, tenemos que aprender 
tanto a abrir camino como a cerrarlo, para regenerar las 
devastaciones del campo social, prepararnos para aquello 
que queremos cosechar en cada temporada, planear la 
forma y la periodicidad con que debemos atender nuestros 
huertos, etc. En sociología, esta primera aproximación 
podría identificarse como un “diagnóstico de campo”, 
aunque actualmente se utilizan términos como “mapeo” o 
“cartografía” del contexto. No existe un tiempo específico para 
realizar esta fase y ubicarse frente a los territorios de acción, 
pero la relación previa que exista entre el destino de trabajo 
y las personas que participan del organismo es la clave para 
descubrirlo. Las formas de acción tampoco necesitan estar 
previamente determinadas, de hecho, lo ideal es que surjan 
desde la conversación con todas las involucradas. 

Existen muchas prácticas de mediación poderosas para 
detonar conversaciones y reflexiones colectivas, herramientas 

desarrolladas por educadoras, psicólogas, activistas 
y trabajadoras sociales que saben que un grupo no 
necesariamente sabe lo que necesita o el beneficio 



60

que puede llegar a obtener al iniciar un trabajar en conjunto, 
sino que esto es una experiencia de aprendizaje multilateral 
en la que las posibilidades se van develando. Los procesos 
y resultados de estas acciones pueden registrarse más allá 
del lenguaje escrito, y precisamente para esto las artes nos 
ayudan mucho, nos ofrecen infinidad de posibilidades para 
visibilizar lo que está sucediendo dentro de cada uno de 
los individuos que integran nuestras cuerpas y también las 
dinámicas y situaciones que involucra su vínculo. Traer al 
plano físico aquello que no se puede nombrar o manifestarse 
de forma sencilla, es la clave para desarrollar el pensamiento 
y la reflexión colectiva. 



61

Nuestros campos de acción pueden ser todos aquellos 
donde no estamos solos, no necesitamos movernos grandes 
distancias para transformar el campo social, ni tampoco 
convertirnos en sociólogas o antropólogas, forzarnos a 
trabajar en barrios de bajos recursos, comunidades rurales, 
escuelas, prisiones, hospitales, etc. El arteducación es una 
propuesta para modificar nuestra realidad más próxima 
y ayudarnos a crear mejores relaciones con nuestras 
vecinas, ambientes de trabajo, reparticiones de labores del 
hogar, dinámicas de pareja, acuerdos amistosos, apoyos 
familiares... ¡En fin! Aplicar toda nuestra creatividad y talento 
en procurarnos y procurar a otras cuerpas posibilidades 
para el buen vivir. Concientizar la multiplicidad de nuestras 
cuerpas, la forma en que las cuidamos, alimentamos y las 
hacemos crecer, nos puede ayudar a dirigir nuestro destino, 
no necesariamente hacia arriba y hacia adelante, sino hacia 
un horizonte comunal que aún no está a la vista. 



62

Exposición Cosmopolis I, ¿Qué quiere aprender, qué quiere enseñar?, 

Colectivo Laagencia, Centre Pompidou, Francia, 2017.



¿ C ó m o 
h a b l a r 
d e s d e  e l 
m a l e s t a r ?

Exposición Cosmopolis I, ¿Qué quiere aprender, qué quiere enseñar?, 

Colectivo Laagencia, Centre Pompidou, Francia, 2017.



64

Mediación a  
cuatro voces
TATIANA BENAVIDES, JUAN SEBASTIÁN BERNAL, CARIDAD 
BOTELLA Y YULY RIAÑO (PROYECTO EDUCATIVO NC-ARTE)

En noviembre de 2018, como parte del Segundo Encuentro 
de Pedagogías Empáticas, realizado en Ciudad de 
México, desarrollamos (Yuly Riaño y Caridad Botella) 
unas sesiones de taller con residentes de SOMA1. Para la 
apertura del taller realizamos un ejercicio de escucha en 
el cual pedimos a los asistentes que se taparan los ojos, 
encontraran un sitio cómodo donde sentarse o acostarse 
y se dejaran llevar por las palabras que estaban a punto 
de escuchar. El texto leído fue compuesto a dos voces, 
las nuestras, que hablaban pausadamente sobre una 
perspectiva muy personal acerca de la mediación. Ese 
ejercicio de escribir por separado pero juntas, de unir 
nuestras voces para construir algo conjunto, fue el inicio 
de una serie de textos escritos a cuatro voces, uniéndose 
después Tatiana Benavides y Juan Sebastián Bernal. 

A partir de entonces, en ocasiones, cada una se sienta a escribir 
por su cuenta, después leemos en conjunto y vamos mezclando 
párrafos, juntando las voces y permitiendo que la página en 
blanco dé sentido a un diálogo que ocurre, por primera vez, 
sobre la superficie digital de un documento recién creado. 
A menudo los departamentos institucionales de educación 

1. Para más información sobre SOMA: 

https://somamexico.org/

https://somamexico.org/


65

trabajan en equipo pero su trabajo es representado por una 
voz jerárquica con nombre propio. Este ejercicio de escritura 
consolida nuestro trabajo, visión y experiencia individual y 
conjunta. Estas son nuestras cuatro voces sobre la mediación.

------ 

Hay alguien que observa la obra de arte, ese alguien se 
enfrenta a una imagen, ese alguien interactúa con ella, algunas 
veces puede o no entenderla, interpretarla, especular sobre 
ella, otras veces puede, o no, leerla, o crear un vínculo con ella.

Mediar propone una acción, un señalamiento.

La voz.

La palabra.

La imagen.

La consciencia de los cuerpos.

Es razonable proponer esta pregunta: ¿qué es mediar? 
Intentaré comentar brevemente sobre ello. Lo que sé del 
sentido de este término, viene de la experiencia y de escuchar 
a otros: ser puente, ser un intercesor, ser una especie de 
negociador. Pero ¿es la obra de arte un cuento con un lenguaje 
desconocido que nubla el desenlace de la historia? Cuando 
hablemos de mediación seguramente en algún momento 
llegaremos a comprenderla como un ejercicio de traducción 
en tanto que hay una comprensión del significado de algo para 
producir un significado equivalente. Insisto: ¿qué se entrevera 
entre una persona y el significado de la imagen? ¿Mediación 
del arte supone mediar la mirada del espectador? Un mediador 

entonces es un oidor, un agente que se pregunta 
cómo vincular contextos, ideas y sensibilidades con 
una obra de arte. ¿Qué ejercicios pueden inspirar a 
los asistentes a conversar sobre algo en particular 



66

que esté en la obra y en su cotidianidad? 
------ 

Al final, la mediación es una práctica de escucha y de 
apertura, en la que no sólo el universo de la obra se expande 
con cada nuevo visitante, con cada diálogo o lectura que 
de ésta se dé, sino el universo del espectador y de aquel 
que sirve de puente. La construcción de significados es 
multidireccional. En ese sentido me gusta pensar la mediación 
como una figura que permite abrir infinitos puntos de fuga en 
las obras y los espacios que las contienen. 

------

Pienso en la palabra catalizador —que en química se 
refiere a la molécula que favorece una reacción al entrar en 
contacto con una o varias sustancias— como una manera 
de acercarme, no a una definición final de lo que hace 
un mediador, sino a una de sus funciones dentro de las 
interrogantes en las que nos encontramos: ¿una obra de arte 
necesita ser mediada? ¿O ella misma puede comunicarse 
con cualquier persona? Al favorecer un espacio de reflexión, 
un mediador actúa tal como un catalizador sobre los 
acercamientos sensoriales, intelectuales y afectivos de 
los públicos que probablemente no tendrían una reacción 
semejante sin dicho catalizador que apunte a conectar a las 
personas con las reflexiones que hacen los artistas a través 
de sus creaciones. 

------

La mediación está en proceso de mutación. La mediación 
está a punto de cambiar de nombre. La mediación está 

esperando que alguien le dé otro nombre. ¿Quién 
será ese alguien? ¿Qué nombre le darán? No tengo 
aún una respuesta, pero sí me imagino que la 



67

mediación está siendo invadida por el campo de lo corporal y 
lo corpóreo como conjunto de órganos y sensaciones capaz 
de generar y recibir experiencias que generen conocimiento 
o, al menos, algún tipo de transformación en la manera en 
que vemos o entendemos alguna parte, por muy pequeña 
que sea, de nuestra vida, de nuestro mundo. La mediación 
ha sido también atropellada por el cuerpo virtual, por la 
presencia distante de lo que no está pero se impone a estar, 
ausencia de cemento virtual.

Está claro que hay tantas perspectivas como personas, 
aunque nuestras perspectivas estén también socialmente 
mediadas. La relación entre lo social y lo individual 
funciona como la pescadilla que se muerde la cola... pero 
me estoy desviando. “Tantas perspectivas como personas”, 
decía yo y aún así nos empeñamos en explicar las cosas 
para convencer desde nuestra perspectiva como artistas, 
como curadores: “esto es lo que quiero decir con mi obra” 
o “esto es lo que fulanita quiso decir con su trabajo”, y al 
otro lado está el/la espectador/a sintiéndose demasiado 
limitado/a para atreverse a interpretar.

------

Quisiera pensar que en ese caso la mediación es el espíritu 
oculto de las obras, de los espacios, el deseo secreto del 
arte por conectar íntimamente con quien le contempla, 
con quien se relaciona, o con quien le desprecia o le quiere 
comprender. Dicho espíritu a veces encarna en personas que, 
cual barqueros —o mejor dicho mediadores—, navegan y 
transportan obras, sentidos y perspectivas; a veces encarna 
en objetos, dispositivos de mediación que se incrustan en el 

espacio detonando otras ideas, alternativas para 
contemplar o relacionarse; e incluso en ocasiones 
el espíritu habita espacios, como escenarios 



68

pedagógicos, museografías didácticas, curadurías 
pedagógicas que desde su gestación han sido creadas para 
expresarse, para escuchar, para preguntar a quien le visite, 
para convertir al espectador en un actor. 

------

En mi experiencia como mediador he visto ese espíritu brotar 
también de las personas, lo he visto en su deseo de adentrarse 
en aquel misterio que se les plantea, en el no poder expresar 
con palabras eso que les provoca la contemplación de una 
imagen, en el habitar una instalación y los sonidos que la 
acompañan, y los gestos o palabras de otra persona. 

------

Como mediadora también me pregunto e invito a otros a 
preguntarse lo mismo: ¿cómo no ser un estorbo para ese que se 
acerca desprevenido a la obra? ¿Será necesaria o no la presencia 
del mediador para dejar de lado la sensación de aprieto frente 
a una imagen? ¿Cuáles son las dimensiones de traducción en la 
mediación? ¿Qué hace, qué traduce o qué no traduce un mediador?

------

Considero que contrario a estorbar, nuestra acción radica 
en ofrecer libremente una conversación facilitadora 
de reflexiones que provocarán —según la persona y su 
disposición— una reacción a tal aproximación. Por lo tanto, 
el mediador debe ser hábil en la lectura de las necesidades 
de las personas al momento de interactuar con una obra 
de arte. En ocasiones es notoria la mirada de confusión, 
el detenimiento y contemplación profunda, el afán por 

mirar rápido, entre otras condiciones. Por otro 
lado, preguntar también puede favorecer a la 
comprensión de aquello que busca la persona, 



69

teniendo todo el tacto posible para no incomodarla.

------

En ese sentido, la acción de mediar es gestar un ambiente de 
aprendizaje y de confianza, suscitar vínculos y compartir con 
otro. Este sujeto denominado mediador decide en qué momento 
es conveniente dar información de la obra, dar datos relevantes, 
generar un espacio de reflexión sobre lo que cada persona 
observa, hacer preguntas, problematizar la interpretación e ir 
más allá de la obra. Este sujeto no necesariamente es quien 
guía, no enseña algo en particular, su acción de mediar parece 
una manera de vincular, por un lado, la práctica curatorial y 
la pedagógica en un ejercicio de investigación, narración, 
traducción de las obras y creación de discursos.

------

En ocasiones siento a quienes practican la mediación como quien 
teje una situación, hila un tema, captura la atención de alguien 
y comienza a construir una urdimbre de intereses, escucha con 
atención no sólo palabras, sino gestos, actitudes, ánimos, y se 
lanza a componer una imagen, un panorama de la obra a partir de 
lo que tiene en el momento. Pero, así mismo, debe ser muy hábil en 
su escucha, si es que acaso quien le acompaña desea ser parte 
del tejido, si acaso es el espacio para tejer una nueva red o no. Se 
debe desarrollar un sentido muy preciso de cuándo el silencio es el 
mejor material y cuándo la palabra será pertinente. La complejidad 
de este rol supera la noción de trabajo o servicio, implica más 
humanidad e intuición de la que en ocasiones quisiéramos admitir.

------

La mediación experimental tiende un puente entre la 
obra de arte y el/la espectador/a, no para explicar, 
sino para dejar que éste/a entre en la obra como si 



70

estuviera caminando por dentro de la misma, de sus ideas, de 
sus raíces, sus planteamientos, sus voces, sus ficciones. Una 
cosa es estar frente a un texto que dice:

‹‹En Petricor el arte acontece en medio de las conexiones que 
ocurren en el espacio: elementos naturales deslocalizados, 
espacio por navegar en donde el cuerpo se mueve de otra 
manera, sentidos que deben activarse para comprender 
y acomodar los ojos, la nariz, los oídos y las manos. Es 
precisamente ese desplazamiento al que nos invita Nicolás 
Paris: nos abre las pupilas y nos sumerge en un espacio que 
huele a tierra húmeda y a lluvia que acaricia el musgo y los 
tallos››. (Texto curatorial para la exposición Petricor de Nicolás 
París, de febrero a abril de 2016, escrito por Claudia Segura).

...Y una muy distinta es experimentar la exposición partiendo 
del siguiente ejercicio:

‹‹Invite a un grupo de personas a ver la tierra húmeda, a 
respirarla, a contemplar lo que allí germina (45 segundos).

Inmediatamente después, en voz baja, invite al mismo grupo 
de personas a tomar un puñado de tierra, a guardarla en 
el bolsillo, a llevarla donde quieran, e iniciar con ésta un 
semillero (15 segundos).

Produzca un registro de aquellas manotadas de tierra en 
el bolsillo de los estudiantes, envíe el registro impreso a 
Erwin Wurm y a Nicolás Paris. Espere varios días la firma 
legitimadora. Si llegan las fotos firmadas de vuelta, instale en 
las paredes las imágenes firmadas; si estas no llegan, decore 
con las plántulas que los participantes sembraron hace días››.

Aunque yo creo que después de estos intentos 
de guiar a la gente “a través del hacer”, se está 
llevando la mediación al terreno del “a través del 
vivir”. Desde hace un año tenemos una especie 



71

de mantra que nos fue susurrado por el artista Víctor 
Laignelet. Este mantra dice “los tres cuerpos” y se refiere 
a la necesidad de tener en cuenta el cuerpo sensorial, 
emocional y racional, en nuestro caso, a la hora de llevar a 
cabo ejercicios, programas o dispositivos de mediación. 

------

Quien media se encuentra en una búsqueda constante, alerta 
al encuentro de nuevas relaciones, puntos de fuga, quiebres, 
grietas, luces, espacios, nodos a otros temas, obras miradas.

------

En estos días, un mediador es un conversador y a la vez un oidor, 
es quien usa su voz como una herramienta y como medio para 
dialogar con un espectador sobre lo que le interesa, lo que ve, lo 
que entiende y no entiende, es quien hace preguntas a sí mismo, a 
la obra, al observador, le hace preguntas a la institución mientras 
conversa con la obra, con el espacio. En esa charla cuestiona a 
todos, se cuestiona a sí mismo y oye distintas versiones: la del 
artista, la del curador, la del visitante. El mediador es un oyente 
atento a escuchar las historias, las versiones, las intenciones, y en 
esta escucha atenta es quien maniobra el resto de la conversación.

Pensar en la imagen y sobre lo que significa traerla a 
esta dimensión.

Pensar una imagen.

Darle cuerpo.

Extraerla.

¿En qué momento aparece la imagen?

Translúcida.

Destilada.



72

Arroz con mango durante el Segundo 

Encuentro de Pedagogías Empáticas, 2018.



¿ C u á n d o 
p a s a r e m o s  d e 
u n a  r e v i s i ó n 
d e c o l o n i a l  a 
u n a  a c c i ó n 
a n t i c o l o n i a l ?



74

Una propuesta  
de contagio
ANDREA DE PASCUAL Y CARMEN OVIEDO CUEVA  
(COLECTIVO PEDAGOGÍAS INVISIBLES)

Cuando se inauguró el Museo Guggenheim Bilbao éramos 
unas adolescentes. Para esta ciudad, que hasta ese momento 
se había sostenido en un modelo económico postindustrial 
que ya no funcionaba, supuso un acontecimiento que marcó 
un antes y un después, aunque la sociedad, como siempre 
sucede cuando se toman este tipo de decisiones político-
económicas, no lo percibiera inicialmente. Si una parte lo 
vivió con ilusión y esperanza, otra sintió indiferencia o cierto 
escepticismo. En mi caso, me generó curiosidad. 

En el inicio hubo muchas entradas gratuitas, distribuidas 
por diversas vías, para incentivar que bilbaínxs y vascxs lo 
visitaran masivamente. Pero el paseo por las exposiciones 
se quedaba, en muchos casos, en una experiencia cercana 
a la de una visita a Marte. Cuando resultó más difícil 
conseguir las entradas gratuitas, se terminaron los paseos. 
La nula conexión con las problemáticas y los intereses 
contemporáneos del contexto en el que se ubicó esta nueva 
sede del Guggenheim, hizo que su potencialidad educativa 
quedara anestesiada. 

Mi padre, un bilbaíno de pro, siempre estuvo orgulloso no 
sólo de su ciudad, sino también del museo que 
había convertido a Bilbao en un reclamo global. Su 
adoración era tal que en su despacho tenía colgado,

 



75

en un lugar de honor, un cuadro pintado al óleo del Museo. Y 
si tener un cuadro al óleo de un museo contemporáneo ya es 
suficientemente paradójico, la verdadera paradoja es que mi 
padre nunca entró en el Guggenheim, quizás porque todas las 
entradas gratuitas que le llegaron me las quedé yo. 

El efecto Guggenheim

Una de las reflexiones más pertinentes y contextualizadas 
sobre este museo llegaría una década después de su 
inauguración de la mano de Iñaki Esteban y su obra El efecto 
Guggenheim. Del espacio basura al ornamento1. El autor, que 
ya había mantenido una actitud crítica en publicaciones 
como El milagro Guggenheim. Una ilusión de alto riesgo2, 
hace un balance de su trayectoria durante los diez primeros 
años desde la apertura y analiza, desde un punto de vista 
semiótico, su papel como vector de cuestiones políticas, 
económicas y sociales.

Esteban reflexiona sobre las implicaciones que tiene para 
el contexto la transformación de ese espacio basura junto 
a la ría de Bilbao —testigo de una ciudad feísta, industrial 
y contaminada— al ornamento que supone el Guggenheim. 
El concepto ornamento no se refiere sólo a la arquitectura 
monumental de Gehry o al arte que alberga, sino a todo 
un fenómeno social que instrumentaliza la cultura y a la 
institución museo. En este escenario, hay que entender el 

1. Esteban, Iñaki, El efecto Guggenheim. Del espacio basura al ornamento, 

Anagrama, Barcelona, 2007.

2. Tellitu, Alberto, Esteban, Iñaki, González Carrera, J. A., 

El milagro Guggenheim: una ilusión de alto riesgo, Diario El 

Correo, 1997.



76

museo como un recurso muy potente que crea urbanismo, 
imagen, comunicación, actividad económica y, sobre todo, 
lealtad política. El Guggenheim no se implantó en Bilbao para 
acercar el arte al público, sino para cumplir esa ansiada 
regeneración que la ciudad buscaba, apoyándose en un 
altavoz sin precedentes que le permitió comunicar al mundo 
el nuevo estatus que la ciudad había alcanzado.

Si el Guggenheim se construyó para regenerar el tejido 
urbano y económico de la ciudad, entonces es lógico pensar 
que su mayor legitimidad resida en el beneficio derivado de 
la atracción de turistas visitantes, que tanto su arquitectura 
como su programación estén al servicio de esto y que, por 
consiguiente, se le exijan resultados en este sentido. Sólo así 
se entiende que se presente a sí mismo, no como un modelo 
de museo, sino como un modelo de gestión, en el que en 
los puestos ejecutivos hay más abogados y economistas 
que personal con formación artística o cultural. También es 
reseñable que no exista la figura del director artístico y, en 
cambio, haya un director gerente con un MBA en el MIT; o 
que la exposición con la que se inauguró fuera China. 5.000 
años, muestra surgida en un momento de jugosas relaciones 
diplomáticas entre Bill Clinton y Jiang Zemin. Sin embargo, 
a nadie parece preocuparle que únicamente el 7% de las 
entradas se vendan a habitantes de lo que se conoce como 
el Gran Bilbao3. Y esto sólo por mencionar algunas de las 
controversias que genera un proyecto que, sin embargo, 
ha llevado hasta tal punto la estetización de la política que 
criticarlo constituye un pecado social, puesto que supone un 
ataque al símbolo, a la ilusión, a lo intocable.

3. Conjunto de 26 municipios dispuestos a lo largo del Río 

Nervión.



77

Por suerte, la unión inseparable del pensamiento crítico 
y artístico ha hecho que desde sus inicios se hayan ido 
sucediendo contranarrativas de artistas que han incomodado 
al Museo; en alguna ocasión, incluso, hasta sentirse como 
verdaderas amenazas al estatus de incuestionable del que 
goza la institución. Ricardo Antón, del colectivo bilbaíno 
ColaBoraBora, describe en su artículo “¿Qué pensaría Yoko 
Ono de estar exponiendo en un buque de guerra?”, publicado 
en abril del 2014 en eldiario.es4, algunos de los casos 
paradigmáticos en los que el Museo ha desempeñado su 
rol de censor cultural en pro de su imagen. Entre otros hitos 
reseñables en los que esta empresa ha empleado la fuerza de 
su brazo legislativo para detener cualquier intento de crítica 
o mala prensa, encontramos el de los artistas Paul McCarthy 
y Mike Bouchet y su obra Offensive, una lona de 2000 metros 
cuadrados en plena Gran Vía bilbaína en la que se podía ver 
una imagen invertida del Museo que representaba un buque 
de guerra (y no uno de esos buques mercantes en los que se 
supone que Gehry se inspiró) como metáfora de los intereses 
económicos y políticos que vertebran el sistema del arte5.

4. https://www.eldiario.es/euskadi/blogs/kultura-abierta/pensaria-

yoko-ono-exponiendo-guerra-guggenheim_132_4922561.html

5. La obra era una extensión de la exposición que los artistas tenían 

en la Portikus de Fráncfort y que incluía principalmente dibujos, así 

como algunas esculturas, que representaban a los museos como 

«mecanismos de autoservicio para los miembros de su junta». En la 

muestra podían verse imágenes de varias fachadas de 

museos famosos, por ejemplo, el Museo Guggenheim de 

Nueva York como un inodoro o el Museo Whitney como una 

caja para limpiar zapatos.

https://www.eldiario.es/euskadi/blogs/kultura-abierta/pensaria-yoko-ono-exponiendo-guerra-guggenheim_132_4922561.html
https://www.eldiario.es/euskadi/blogs/kultura-abierta/pensaria-yoko-ono-exponiendo-guerra-guggenheim_132_4922561.html


78

La quizás demasiado directa crítica a los mecanismos de 
la institución incomodó tanto a su ejecutiva que esta no 
tardó en hacer alarde de su poderío jurídico al exigir que se 
retirara la lona por una cuestión de propiedad intelectual. 
El Museo había registrado el edificio como marca con el 
objetivo de poder controlar y evitar cualquier polémica sobre 
su imagen simbólica. 

Otro ejemplo es Pasta Bilbao, una obra del artista y pizzero 
Fausto Grossi para ser cocinada, compuesta por piezas de 
pasta con la forma del Museo que se vendían en paquetes 
con una etiqueta en la que se podía leer «Cuestión de 
pasta». Sabemos que, una vez más, el Guggenheim activó su 
temible aparato jurídico y consiguió que la pasta saliera de 
circulación. A nosotras también se nos antoja curioso, como 
apunta Antón, que no hagan lo mismo con las cutres bolas de 
nieve del Museo que ocupan las estanterías de las tiendas de 
souvenirs, las cuales sí que suponen un atentado estético en 
toda regla al Museo y su marca.

También ha habido artistas que se han atrevido incluso a llevar 
a cabo sus piezas críticas en las propias entrañas del Museo. Es 
el caso de la performance no autorizada y filmada con cámaras 
ocultas Little Frank and his Carp (2001), en la que Andrea 
Fraser, audioguía en mano, se deja llevar por las desatadas 
emociones que le sugiere la voz masculina del locutor, el cual 
anima a recorrer las sensuales formas arquitectónicas del 
edificio, mientras el resto del público la observa desconcertado. 
En esta pieza, Fraser pone de manifiesto la estricta normativa 
que regula la relación que el público tiene con el edificio, 
cuyo interior no puede fotografiarse y en el que los códigos 

de conducta exigidos se parecen más a los de un 
aeropuerto que a los que debería tener una institución 
de producción cultural como ésta.



79

Pero si hay una obra que cuestiona todo el aparataje que 
activa el Guggenheim como modelo de institución-museo esta 
es, sin duda, GuggenSITO6, del artista mexicano Eder Castillo. 
La obra consiste en un Guggenheim hinchable que imita las 
formas del Guggenheim de Bilbao y que el artista va ubicando 
por distintas colonias de Ciudad de México para invitar a 
la población del contexto a interactuar con él. El diseño es 
deliberadamente torpe, un fake barato, como las imitaciones 
de marcas internacionales que se venden en los tianguis. El 
nombre encierra un doble tropo: sito, como diminutivo, con 
el característico cambio ortográfico de la c en s, y sito en 
alusión a sitio, al trabajo de site-specific. El artista no lo ha 
expuesto en primer término, sino que lo ofrece gratuitamente 
a la gente que quiera llevarlo a sus barrios para que los niños 
hagan lo que se puede esperar tratándose de un inflable: 
brincar sobre él7.

Cuenta el propio Eder Castillo que las primeras reacciones 
suelen darse en los niños y las niñas, quienes se acercan 
intrigados y le preguntan: «¿Es gratis?»; con una sonrisa, 
Castillo contesta: «¡Obvio que es gratis! Los museos cobran, 
pero este no». La gratuidad de este museo frente a los 15 € 
y 25 USD que cuestan las entradas de las sedes de Bilbao 
y Nueva York, respectivamente, radica en las funciones de 
representación social que desempeñan. Mientras que, en 
éstas, la institución museo supone un conglomerado de 
intereses económicos, urbanísticos y políticos que se valen 
de la cultura como espacio de legitimación, el GuggenSITO 
es, sin duda, un espacio de generación de cultura como tal; 

6. Castillo, Eder, Instaslación, 2011 http://guggensito.

blogspot.com/

7. Descripción recogida de http://www.antimuseo.org/

https://guggensito.blogspot.com/
https://guggensito.blogspot.com/
http://www.antimuseo.org/


80

de hecho, surge precisamente de las reflexiones activadas 
tras el intento fallido de establecer una nueva sede de la 
Fundación en Guadalajara, México. Cuando esta obra se ubica 
en cualquiera de las colonias de la ciudad, lo que al principio 
es un grupo de niños y niñas curiosos se transforma en un 
llamamiento a toda la colonia, que sale, se acerca, interactúa, 
fortalece el tejido social comunitario, negocia nuevos 
significados en torno a lo que es la cultura o el arte. 

El GuggenSITO no es un espacio de exhibición, es un espacio 
de socialización, cumple mejor que la mayoría de los museos 
lo que, desde nuestro punto de vista, deben ser los objetivos 
de una institución cultural. Unos objetivos ligados con la 
participación, la conexión con el tejido social del contexto 
en el que se ubica, el trabajo con el conflicto situado, la 
creación de modelos de escucha y diálogo entre las personas, 
la creación de espacios en los que imaginar y compartir otros 
posibles de manera colaborativa... Cuestiones, todas ellas, 
ligadas al pensamiento crítico, el aprendizaje y la cocreación.

El efecto educativo

Y si ese es el modelo de institución cultural por el que 
abogamos, es precisamente a través de lo educativo como 
podemos activarlo. A lo largo de los años y desde nuestro 
compromiso con esta forma de entender la cultura y sus 
equipamientos hemos hecho aproximaciones y tentativas a 
través de nuestras prácticas e investigaciones en mediación 
cultural. En ellas testeamos modelos, aportamos herramientas 
e incorporamos nuevas capacidades en el sistema arte para 
comprobar el potencial transformador de lo educativo y 

poner en jaque los discursos imperantes en las 
instituciones culturales. Porque las instituciones 
culturales ponen en marcha su función o disfunción 



81

educativa a través de sus discursos sobre quién es el público 
objetivo y cómo éste participa.

Apoyándonos en la catalogación de necromuseos que nos 
ofrece Paul B. Preciado8, constatamos que las instituciones 
que siguen el modelo del Guggenheim han sido parte de la 
industria de producción y venta de significados consumibles 
que quiere transformar incluso al visitante local en turista 
del capitalismo globalizado. Museos creados para el turismo 
y el consumo capitalista, poco interesados en el contexto y 
en sus problemáticas, totalmente vacíos de espacios y de 
propuestas para la educación de la ciudadanía. Como afirma 
Cuauhtémoc Medina9, «su función educativa termina siendo 
eliminar la potencialidad educativa del arte. Se convierte 
en una herramienta de los poderes y la plutocracia para 
alimentar el deseo por vivir de una determinada manera. Un 
modo de vivir totalmente vacío políticamente e irresponsable 
sobre sus efectos en el universo». Por su parte, Luis 
Camnitzer centra muy bien la cuestión cuando sitúa esta 
disyuntiva en la tensión entre museo mausoleo y museo vivo. 
Camnitzer plantea que los museos de arte viven un dilema: 
ser depósitos documentales de obras que alguien determinó 
que son buenas y que se presentan al público como algo que 
admirar, y/o la necesidad de generar procesos educativos 
que incentiven el potencial creativo del individuo que va 
al museo. Esto último, asegura, requeriría en gran parte 
liberarse del falso mito de que cuanta más gente circula 
por los museos más importante es la institución. Como dice 

8. Preciado, Paul B., Un apartamento en Urano. Crónicas del cruce, 

Anagrama, Barcelona, 2019.

9. Radio MACBA: https://rwm.macba.cat/es/sonia/sonia-

227-cuauhtemoc-medina



82

el autor, «lo que me interesa es cuánta gente cambia su 
percepción y se libera de lo convencional después de haber 
visto una exposición»10.

Este es uno de los parámetros que consideramos 
fundamentales. Este sería, a priori, el espacio en el que la 
institución cultural debería ubicarse: la transformación, la 
emancipación de los relatos hegemónicos a través de procesos 
críticos de pensamiento. Se trata de repensar la función 
educativa de los museos y preguntarnos en qué paradigmas 
queremos formar a los públicos. Porque el museo, al igual que 
la escuela, participa en la invención de la ciudadanía política. 

Se trata de resignificar desde lo educativo, es decir, de 
recurrir a todo el potencial transformador inherente a 
los procesos pedagógicos para ponerlos en el centro de 
las dinámicas de la institución, pero no sólo a nivel de 
programación, sino también en la organización y en la 
relación consigo misma y con el entorno. En este sentido, arte 
y educación confluyen como escenarios para la producción 
de conocimiento, como modos de hacer relaciones y vínculos, 
hacer conexiones para producir significados. 

Pero para resignificar necesitamos las estrategias concretas 
que la función de la mediación cultural aporta al sistema 
arte. Para nosotras, la principal es la generación de 
contranarrativas. Las instituciones culturales tienen discursos 
que despliegan a través de dispositivos de control sociales 
(como puede ser el pago de una entrada), conceptuales 
(los textos curatoriales) y de violencia sobre el cuerpo 

10. De Pascual, Andrea y Lanau, David, El arte es una 

forma de hacer (no una cosa que se hace), Los Libros de la 

Catarata, Madrid, 2018.



83

(tener que mantenerse en silencio). Estos discursos se 
pueden y se deben poner en crisis para dinamitar inercias y 
proponer nuevos modos de relación entre la ciudadanía y sus 
instituciones culturales. 

Y no se trata de pensar en la pedagogía como un objetivo, 
sino como una estrategia a través de la cual se acompañe a 
la institución para que esta se sitúe en lugares inseguros pero 
provechosos, como pueden ser la creación de experiencias 
abiertas y no dirigidas, la generación de espacios de 
conversación entre personas que viven realidades muy 
distintas o la capacidad de asumir el conflicto y la crítica. 

Por eso nos toca, una vez más, defender y visibilizar 
las capacidades propias de la figura profesional de la 
mediadora cultural. Una identidad específica que aporta tres 
aspectos fundamentales para generar contranarrativas a 
los dispositivos de control de la institución. Aunque están 
estrechamente vinculados, cada aspecto tiene su propio 
matiz y hace que sea muy concreto comprender la demanda 
de una figura específica de mediación en el contexto de la 
producción cultural. 

Por un lado, está la alteridad. La mediadora es alguien que 
mira desde el exterior y aporta nuevas perspectivas; lanza 
su propia mirada y permite nuevos desarrollos inesperados 
del proyecto, exposición u obra de arte. Aunque el público 
objetivo de una institución esté predeterminado por su precio, 
por sus textos o por la configuración de sus espacios, desde 
la mediación cultural tenemos la capacidad de romperlo 
generando nuevas vías de comunicación y relación.

Cuando esas relaciones ya se han establecido, 
tenemos la capacidad de réplica, la cual nos ayuda a 
activar la institución, la exposición o sus artefactos 



84

en maneras en las que no han sido concebidos para permitir 
nuevas respuestas a lo propuesto y crear nuevos hilos de los 
que tirar e investigar: el uso de otros lenguajes, de que las 
respuestas se generen fuera de los muros del museo o que 
propongan otras reflexiones no preestablecidas. 

Por último, y muy ligada a las dos anteriores, está la 
capacidad de disidencia. Una institución siempre será una 
institución. Por muy crítica y subversiva que sea su propuesta 
curatorial, siempre existe el riesgo de que se convierta en 
algo cómodo para los intereses hegemónicos. El rol de la 
mediadora es el de mantener las cosas en movimiento para 
no ser atrapadas por las lógicas institucionales y promover 
lo incómodo y el pensamiento complejo tanto hacia fuera 
de la institución como hacia adentro, haciendo que ésta 
reflexione, haga ejercicios de autocrítica y promueva, así, 
prácticas instituyentes que fomenten que la ciudadanía pueda 
participar de alguna manera en las políticas culturales.

El efecto pandemia

Y mientras escribíamos este artículo y reflexionábamos sobre 
los efectos de lo educativo nos pilló la pandemia y tuvimos que 
parar y dejarnos afectar por lo que está sucediendo sin tener 
mucho tiempo para meditar sobre sus consecuencias. Ha sido 
curioso cómo el dejar en barbecho este artículo y retomarlo 
semanas después con nuevas miradas nos ha ayudado a intuir 
(porque lo que exponemos a partir de aquí son percepciones y 
no afirmaciones que hayan podido ser estudiadas) algunas de 
las consecuencias de lo planteado anteriormente.  

Llevamos 45 días encerradas en casa y 45 días 
llevan cerrados al público los museos. Si algo 
tenemos claro es que muchas instituciones 



85

culturales no han estado a la altura de lo esperado. Los 
acontecimientos nos han pillado a todas por sorpresa, 
pero no todas hemos tenido herramientas con las que 
reaccionar para dar respuestas a las necesidades reales de la 
contemporaneidad que estamos viviendo. Una situación que 
nos recuerda a lo que ya vivimos en Madrid con el movimiento 
social del 15M, cuando las calles estaban llenas de propuestas 
y de gente, y los museos vacíos de ambas. Esta vez, al igual 
que sucedió entonces, no se trata sólo de contemporaneizar 
contenidos, sino de poner en crisis el propio museo y 
reorientar sus recursos y posibilidades. Por eso volvemos 
a Medina y nos hacemos las mismas preguntas que él nos 
lanzaba: ¿cómo transformar el canon de este mueble (el 
museo) de las ciudades modernas? ¿Cuál es el sujeto político 
que se quiere fomentar (al igual que lo hacen los estadios de 
fútbol, la televisión, etc.)? ¿Cómo puede generar formatos que 
apuesten por una complejidad cultural?

Una de las más relevantes instituciones de producción de 
conocimiento, como es la cultural, no puede estar suscrita 
a los preceptos de una economía de servicios, sino que 
debe ser consecuente con el papel sociopolítico que debería 
desempeñar y generar mecanismos que amparen los procesos 
de vida por encima de los de acumulación de capital.

Esto nos ubica una vez más en la disyuntiva del conflicto 
capital-vida11, que parte de la premisa de que, tal y como 
afirma la ecofeminista Yayo Herrero12, vivimos en un sistema 

11. Pérez Orozco, Amaia, Subversión feminista de la economía. Aportes 

para un debate sobre el conflicto capital-vida,  Traficantes de Sueños, 

Madrid, 2014.

12. Herrero, Yayo, Una mirada para cambiar la película. Ecología, 

ecofeminismo y sostenibilidad, Ediciones Dyskolo, Madrid, 2016.



86

biocida en el que el lugar central lo ocupa el capital, movido 
por sus lógicas de acumulación, mientras que la vida se 
resuelve en espacios periféricos e invisibilizados. Las 
instituciones se articulan como portadoras y reproductoras de 
estos mismos procesos. Esto resulta especialmente alarmante 
en las instituciones culturales, que deben ser espacios de 
creación de conocimiento y pensamiento crítico, pero que, sin 
embargo, son meras reproductoras de discursos hegemónicos, 
algo que está quedando claro en la coyuntura de alarma 
económica, política y social que ha acarreado el COVID-19. 

Que las instituciones culturales tengan objetivos como los que 
exponíamos al hablar del Guggenheim Bilbao como proyecto 
de museo moderno, no es algo simplemente anacrónico, sino 
también profundamente frágil en una actualidad que pide 
a gritos que se nos considere como lo que somos: sujetos 
vulnerables e interdependientes. Sólo en el marco de estas 
consideraciones se podrán generar políticas e instituciones 
culturales verdaderamente comprometidas con el proyecto de 
contemporaneidad. 

Esta crisis evidencia que el proyecto de institución cultural 
moderno ha fracasado. Mientras que los centros educativos 
han demostrado su legitimidad más allá de su función 
académica al poner en marcha iniciativas que van desde el 
apoyo a las familias desfavorecidas hasta la generación de 
redes de apoyo emocional, la gran mayoría de los museos 
están optando por formatos virtuales que pretenden 
trasladar la experiencia al hogar del visitante, algo que 
quizás pueda servir de entretenimiento en un momento 
puntual, pero que no soluciona ni de lejos el problema 

que esta situación genera, no sólo en el público, 
sino también en las personas que trabajan en 
estos espacios, muchos de los cuales se han visto 



87

gravemente afectados por la situación. 

Sólo serán las instituciones que cuiden, que detraigan sus 
intereses mercantiles en favor de las necesidades vitales de los 
individuos que las rodean y que permanezcan comprometidas 
con sus contextos, las que demuestren su razón de ser y quiten 
argumentos a aquellos que sitúan la cultura como un bien 
prescindible en estos momentos. Tienen que ser instituciones 
que entiendan el rol de la cultura no como un recurso, sino 
como un bien común, con todos los cambios estructurales y 
de enunciación que eso conlleva. De hecho, en lo que dura el 
encierro, sí que observamos que los centros de arte que tenían 
ya asentadas unas prácticas micro13 no vinculadas al espacio 
de la institución, a sus tiempos y necesidades, sino que estaban 
centradas en las problemáticas y los deseos de las personas 
con las que comparten contextos, han sido capaces de manera 
orgánica de continuar con sus proyectos con otros formatos. 
Ya tenían comunidades generadas, un proyecto de producción 
compartida, objetivos comunes.

Todas estas reflexiones nos llevan irremediablemente a 
preguntarnos: ¿y después qué? ¿Qué va a suceder cuando la 
pandemia remita y el confinamiento vaya finalizando? Hay 
quien dice que debemos prepararnos para el gaslighting14 social 
que llegará como paliativo de la crisis económica, a través del 
cual, fuerzas muy poderosas intentarán convencernos de que 

13. Pedagogías Invisibles, Foto Fija. Sobre la situación de la mediación 

cultural en el Estado español 2018-2019, Madrid, Fundación Daniel 

& Nina Carasso, Madrid, 2019. Versión descargable en http://www.

pedagogiasinvisibles.es/proyecto/fotofija/

14. Manipulación psicológica a través de la cual se le hace 

dudar a la víctima de su propia percepción, juicio  

o memoria.

http://www.pedagogiasinvisibles.es/proyecto/fotofija/
http://www.pedagogiasinvisibles.es/proyecto/fotofija/


88

volvamos a la normalidad a través del consumismo voraz y la 
falsa sensación de normalidad y bienestar que este genera15. 
Cuando oímos hablar de este fenómeno, nos vienen a la 
cabeza las palabras de la antropóloga Rita Laura Segato, quien 
afirma que «la humanidad está inmersa en una fase extrema 
y apocalíptica en la cual rapiñar, desplazar, desarraigar y 
explotar al máximo son el proyecto de la acumulación […] 
es crucialmente instrumental reducir la empatía humana y 
entrenar a las personas para que consigan ejecutar, tolerar y 
convivir con actos de crueldad cotidianos»16. 

Las instituciones culturales, en muchos casos, son portadoras 
y reproductoras de estos órdenes sociales que conllevan los 
procesos de acumulación, por lo que es urgente plantearse, a 
cada paso que damos, cuál es la razón de ser de las propuestas 
y programas que desarrollamos. Es preciso que la cultura se 
desembarace de todos los procesos de capitalización que se 
le han ido solapando para repensarse como bien común y no 
como recurso. Seguir apostando por políticas culturales que 
engrosen los modelos de acumulación es una negligencia; 
es necesario cambiar de modelo de gestión y centrarnos en 
que las instituciones culturales dejen de poner sus esfuerzos 
en la atracción de turismo y en la producción de una imagen 
nacional para que pongan el foco en su objetivo real: la 
producción de cultura compartida y los procesos pedagógicos 
inherentes a este paradigma de institución cultural 
resignificando desde lo educativo. 

Entonces, ¿qué harán los museos a partir de ahora? Según se 

15. https://forge.medium.com/prepare-for-the-ultimate-gaslighting-

6a8ce3f0a0e0

16. Segato, Rita Laura, La guerra contra las mujeres, 

Traficantes de Sueños, Madrid, 2016.

https://forge.medium.com/prepare-for-the-ultimate-gaslighting-6a8ce3f0a0e0
https://forge.medium.com/prepare-for-the-ultimate-gaslighting-6a8ce3f0a0e0


89

prevé, el museo del futuro se despide de las exposiciones de 
masas17 y se enfrenta a un horizonte de periodos intermitentes 
de cierre y restricciones de aforo. ¿Hacia dónde reorientarán 
sus recursos? Lo primero que nos lleva a pensar es que no se 
volcarán en hacer exposiciones carísimas y espectaculares, 
y que, por lógica, pondrán más recursos en hacer programas 
educativos y sociales que propongan otras formas de hacer en 
la institución. Sin embargo, por el momento, lo que nos llegan 
son noticias de movimientos justamente en el otro sentido, 
con educadoras despedidas y programas cancelados, como 
hemos visto que ha sucedido en el MoMA, una institución que 
ha despedido a todas sus educadoras a principios de abril y 
ha afirmado que «pasarán meses, si no años, antes de que 
volvamos a tener el presupuesto y niveles de operación para 
requerir servicios de educadoras de nuevo»18.

La resolución del conflicto capital-vida se está haciendo 
más evidente que nunca en las formas en las que los Estados 
están decidiendo afrontar la crisis, porque, como dice Paul B. 
Preciado, «la gestión política de la Covid-19 como forma de 
administración de la vida y de la muerte dibuja los contornos 
de una nueva subjetividad»19, y las instituciones culturales no 
estarán libres de posicionarse y visibilizar en qué lado de la 
balanza deciden situarse en este nuevo paradigma de mundo. 
Nos toca estar atentas a más defectos y efectos.

17. https://elpais.com/cultura/2020-04-13/el-museo-del-futuro-se-

despide-de-las-exposiciones-de-masas.html

18. https://hyperallergic.com/551571/moma-educator-contracts/

19. https://elpais.com/elpais/2020/03/27/

opinion/1585316952_026489.html

https://elpais.com/cultura/2020-04-13/el-museo-del-futuro-se-despide-de-las-exposiciones-de-masas.html
https://elpais.com/cultura/2020-04-13/el-museo-del-futuro-se-despide-de-las-exposiciones-de-masas.html
https://hyperallergic.com/551571/moma-educator-contracts/
https://elpais.com/elpais/2020/03/27/opinion/1585316952_026489.html
https://elpais.com/elpais/2020/03/27/opinion/1585316952_026489.html


90

Encuentro de Pedagogías Empáticas: 

Me recuerdas a mí, 2017.



¿ H a c i a 
d ó n d e 
a p u n t a m o s  
d e s d e  l a 
e x t i t u c i ó n  
y  e l 
d e s o r d e n ?



92

Alteraciones de ida y 
vuelta. Aprendizajes 
colectivos más allá 
del museo
MIRIAM BARRÓN 
ENTREVISTA POR DIEGO OLMOS Y MARCELA BÓRQUEZ 

El trabajo de Miriam Barrón reflexiona sobre las prácticas 
de aprendizaje no formal en los museos, y busca poner 
en crisis los formatos de trabajo como una alternativa 
de autoevaluación para nutrir nuestro quehacer diario. 
Desde 2008 forma parte del equipo educativo del Museo 
Universitario Arte Contemporáneo (MUAC) de la Ciudad 
de México. Actualmente es la encargada de la línea de 
Museología Crítica del Programa Pedagógico, donde diseña, 
gestiona y desarrolla proyectos que acercan al museo 
a comunidades externas. En esta entrevista, Miriam nos 
habla de su investigación teórica y práctica en torno a las 
posibilidades de un museo con las personas al centro, y sobre 
el trabajo compartido que propician los cruces entre arte, 
educación y cambio social.

Marcela: Empezamos a pensar esta entrevista a partir 
de la observación de que el trabajo arteducativo toma 
muchas formas. Hay unas evidentes que se dan delante 

de grupos, y otras menos visibles como algunos 
procesos de gestión. En tu caso, mucho del 
trabajo que realizas se lleva a cabo en este 



93

segundo grupo. Entonces, queríamos que nos platicaras 
cómo experimentas con las posibilidades de la gestión 
como práctica de arteducación, y cómo se nutre tu 
trabajo de tu formación como artista. 

Miriam: En realidad mi proceso de aprendizaje después 
de la escuela es el que ha formado cómo ahora estoy 
resolviendo las situaciones o problemáticas que se me 
presentan. Mi interés en acercarme al arteducación 
surge a partir de estar en el MUNAL y observar cómo 
la gente interactuaba con las piezas. Entendí que no 
sólo importa el proceso de producción artística, sino 
también lo que pasaba con ese objeto una vez que ya 
no eras la dueña, por así decirlo, tú como artista, y se 
liberaba para que toda la gente pudiera acercarse, hacer 
interpretaciones o interactuar con esas piezas. Ese fue 
el parteaguas para empezar a investigar, porque al 
final, siendo yo de formación artística, no tenía mucha 
idea de qué pasaba con estos procesos cognitivos, de 
interpretación, emocionales y relacionales con las piezas. 
Algo que encontré es que no hay mucha información 
escrita  dentro de los museos y mucho menos en temas 
tan específicos como la relación arte/educación desde 
una perspectiva más amplia. No hay tiempo para escribir, 
entonces las prácticas las conoces de la voz de la 
persona que la hizo o porque alguien te contó que lo hizo 
otra persona, y así se va pasando esa información. La 
verdad tuve mucha suerte de conocer a gente que en ese 
momento estaba haciendo prácticas muy interesantes 
específicamente en museos. 

Quizás el hecho de que me haya enfocado a 
los museos y no necesariamente a la práctica 
artística también es una peculiaridad que ahora 



94

se manifiesta en mi trabajo. El arteducación a veces no 
está pensado desde la institución, pero cuando entiendes 
la estructura del museo puedes involucrarlo y hacer 
uso de esa estructura para un bien común. Creo que la 
gestión se me dio fácilmente, de repente para mí era muy 
sencillo observar el panorama e identificar “podemos 
hacer esto y aquello”, o conectar a una persona con otra 
a partir de sus habilidades o de los recursos. La gestión 
quizás está pensada como la parte administrativa, que sí 
tiene su chamba dentro de una institución, pero también 
es entender cómo potenciar esos recursos que tienes, 
tanto humanos como económicos y materiales; tiene 
que ver con generar eso que se necesita para fomentar 
situaciones. 

Diego: Ya que mencionas que tu trabajo ha estado 
marcado por tu experiencia en museos, que has 
entendido bien las estructuras dentro del recinto, me 
parece importante que expliques qué quiere decir “hacer 
museología crítica”, ya que ese es tu puesto dentro del 
MUAC actualmente, y cómo llegaste ahí. 

Miriam: Dentro de esta misma investigación que hice 
cuando empecé a trabajar en museos, estoy hablando 
de los 2000, empecé a dialogar con personas que 
me hablaban de estrategias interpretativas de obras 
artísticas y sobre los procesos del arte, pero desde la 
educación. Mencionaban mucho la museología social 
y hablaban siempre de unas mesas de trabajo que 
se hicieron en Santiago de Chile en los años 60 y 70. 
Tardé mucho tiempo en encontrar las memorias de esos 

encuentros, pero las fui conociendo a través de 
estas charlas con la gente. Cerca de diez años 
después pude leer a qué se referían literalmente 



95

con museología social, porque siempre se referían a ella 
pero desde prácticas muy particulares —en el caso de 
México, la Casa Museo del museólogo Mario Vázquez. 
Cuando encontré ese documento, ya había revisado otras 
teorías museológicas en donde planteaban diferentes 
situaciones del museo desde sus inicios y cómo fue 
cambiando de ser una institución abierta al público que 
mostraba la riqueza cultural de un país y —hablando del 
Louvre— que su planteamiento era crear una identidad 
nueva después de una guerra. Pero bueno, ¿cómo se 
pasa de eso, de presentar las riquezas de un país pero 
solamente a grupos particulares que podían entrar a ese 
lugar, a un espacio abierto? 

En teoría, desde los años 40 los museos tenían que 
volcarse hacia el visitante, cosa que quizás pasó en 
el MoMA. Luego, en aquel momento de las mesas de 
Santiago, tuvimos a personas que trabajaban en museos 
de Latinoamérica que estaban realmente planteándose 
ese cuestionamiento de que las personas deberían de ser 
el centro del museo, y no los objetos. Entonces cuando yo 
leo el documento me hace click, porque ahí se planteaba 
lo que era el museo integral. De todo lo que me habían 
contado de ese documento, nadie lo había mencionado 
hasta que yo leí los puntos que se hablaron en las 
charlas. Planteaban un museo que, aparte de la escucha 
del visitante, tenía que activar procesos reflexivos 
dentro de ese mismo personaje que decidía ir al museo, 
y no solamente desde los objetos, sino también desde 
el contexto de la persona que estaba ahí. Entonces de 

repente mi pregunta fue ¿cómo es que desde los 
60 se están planteando esto y seguimos igual, 
seguimos teniendo en el centro a los objetos? 



96

El proceso de la museología social a la museología 
crítica, empieza en los 80, un momento en que la 
pregunta era si el museo tenía una “función social”. Lo 
entrecomillo porque siempre se ha pensado que el museo 
es social, pero en su funcionamiento y en la realidad te 
preguntas dónde está lo social, a qué se refiere con esa 
función social desde la práctica. En el discurso, siempre 
se antepone su relación con la comunidad, pero cuando 
lo analizas te das cuenta que no existe, o está planteado 
pensando que la institución proporciona un bien hacia 
el otro, pero de manera asistencialista. Empecé a revisar 
a la par las prácticas pedagógicas de Piaget y Jung y 
todos esos pedagogos y psicólogos que hablaban de 
procesos de constructivismo, de relación al contexto, de 
las ventanas del conocimiento. Empecé a revisar estos 
distintos acercamientos a los conocimientos. Llegué 
también a la pedagogía crítica, estamos hablando de 
una segunda versión porque la primera es Freire, aunque 
en su momento se le llamaba pedagogía del oprimido. 
Dos de sus colaboradores, Giroux y McLaren, empiezan 
a reflexionar en torno a la educación como una acción 
política, en cómo eso que estamos aprendiendo juntos 
tiene que tener un final dentro de una acción o cambio 
social dentro del colectivo de aprendizaje. Por otro lado, 
la museología crítica de la que se habla en el MUAC 
viene de la definición inglesa, por eso tenemos la cátedra 
William Bullock que habla de cómo el museo tiene que ser 
un espacio para reflexionar y vincular a la comunidad. 

Entonces, trabajamos desde la museología crítica como 
postura del museo. Pero bueno, así como todo el trabajo 

pedagógico y de arteducación que hago, que es 
una mezcla de todas las cosas que he leído, no 
podría decir que sigo una sola metodología, sino 



97

que es una mezcla de todas esas cosas. Voy tomando de 
una u otra dependiendo lo que se requiera en el momento, 
así sucede en el proceso de la museología crítica dentro 
del área que yo llevo. Esto implica también pensar cómo 
trasladas el planteamiento de la museología crítica a la 
realidad, y ahí regresamos otra vez a la museología social, 
que es la que nos compete a nosotros como Latinoamérica, 
es la más cercana a nuestra realidad. La diferencia 
entre una y otra es entender que activamos procesos 
para cambiar algo, pero no lo cambiamos solos, sino lo 
cambiamos juntos. Entre todos estamos modificando eso 
que nos involucra, pero que también nos afecta. 

MUAC en tu casa fue el primer proyecto que 
desarrollamos dentro de la museología crítica, y 
también abarca la museología social por la fractura que 
genera en cómo los aprendizajes se van a dar a partir 
de la experiencia, y no por un librito o por decirle a los 
jóvenes que participan qué es curaduría, qué hace un 
museógrafo, cómo se embala. Ahí es donde finalmente 
aplicamos el concepto de conocimiento integral, porque 
se da a través de la experiencia, pero también vinculado 
con algunos textos y con investigaciones que ellos 
hacen. A partir de eso, pueden construir sus propias 
definiciones de arte contemporáneo y cuestionar las 
dinámicas del museo mismo, en esta línea de ser una 
estructura de poder que puede dictar qué es arte y qué 
no lo es. También pueden entrar en ese juego donde el 
objeto artístico tiene que buscar su lugar en ese espacio 
de la casa para ver por qué sería arte ahora que ya no 

está en ese halo del museo. 

Diego: Me parece importante este doble rol 
que ejerces que implica un ir y venir entre el 



98

museo y otros espacios o comunidades. ¿Cómo visualizas 
los límites y posibilidades de tu trabajo dentro y fuera 
del museo y cómo creas puentes entre sus diferentes 
comunidades? ¿Crees que el arteducación puede generar 
cambios en las instituciones no sólo desde los visitantes 
o participantes, sino también desde sus estructuras? 

Miriam: Ahora que tenemos una nueva dirección, el 
museo está modificando su manera de organizarse 
internamente, pero también hacia el exterior con 
posturas políticas más específicas, por ejemplo, el museo 
trabaja una línea feminista y tiene una postura feminista. 
Ahora, la misma dirección está proponiendo formas más 
horizontales de trabajo y también la pandemia nos ha 
llevado a comunicarnos de manera no jerárquica y a 
identificar esas habilidades que pueden ser utilizadas 
para un bien común que sería generar una programación 
digital. También está la pregunta de cómo voltear más 
a esta parte social que mencionaba antes con lo de la 
nueva museología que se daba en los 60. Después de 
tantos años seguimos intentando relacionarnos con 
comunidades de una manera distinta, de involucrarlos 
más, pero no hemos logrado entender del todo cómo 
funcionar no desde los objetos, sino desde las personas. 

MUAC en tu casa también modificó mucho las dinámicas 
internas. Este proyecto que ya tiene siete años 
funcionando, ha propiciado que el personal del museo nos 
relacionemos de una manera distinta. Antes podía ser que 
en la mañana llegabas y saludabas a la gente, pero era 
la única interacción que tenías durante el día. Conforme 

pasan las ediciones, entablamos relaciones más 
estrechas y podemos generar conversaciones 
sobre las exposiciones, eventos culturales, gustos 



99

y diferencias también. Otra cosa que provoca MUAC en tu 
casa es que visibiliza procesos del museo que no están 
abiertos al público, y le da un lugar al personal que lo 
hace. El hecho de que los museógrafos vayan y monten las 
piezas en las casas, fomenta que los participantes y sus 
familias observen que existe un personal profesionalizado 
que hace esas actividades y también que ellos se sientan 
valorados. Es muy bonito cuando llegas a una casa y los 
museógrafos comienzan a montar las piezas y la mamá se 
acerca y les ofrece un vaso de agua o les pregunta sobre lo 
que hacen en el museo.

Bueno, esas son cosas que se van potenciando, pero 
por sus características siempre se quedaba dentro de 
un ámbito privado, al final era una casa, era un grupo 
específico, y no se podía plantear de la misma manera 
que trabajar con una comunidad como la del Pedregal 
de Santo Domingo, en Coyoacán, que colinda con Ciudad 
Universitaria. 

Siempre he sido muy sincera al decir que cuando yo 
llegué a Santo Domingo, no sabía cómo trabajar en este 
lugar. Lo que tenía eran dudas y miedo porque no sabía 
cómo trabajar en un lugar que no me pidió venir, sino 
que el museo decidió trabajar ahí. Otra vez me clavé 
investigando, hablando con la gente. Mucho de los inicios 
de este proyecto tiene que ver con una charla que tuve 
con Lucina Jiménez, cuando todavía estaba a cargo de 
La Nana, Laboratorio de arte urbano comprometido, 
donde nos compartió cómo había sido su proceso en la 
colonia Guerrero, los pros y los contras, las cosas que 

le funcionaron y las que no, también nos dio 
pequeños tips de cómo iniciar. Creo que ese fue 
el primer guiño para entender que tenía que ser 



100

un trabajo compartido, donde no existe una jerarquía, y 
aunque siempre trabajamos así en el MUAC, acá tenía 
que darse de manera muy sutil.

La relación del museo con Santo Domingo se ha 
construido más allá de decidir “vamos a llegar a hacer 
esto”, ha sido “vamos a escuchar y ver de qué manera 
nosotros podríamos participar en ese lugar”. El hecho 
de que ahora estemos trabajando en el Centro de Artes 
y Oficios Escuelita Emiliano Zapata, La Escuelita, da por 
entendido que no podemos llegar a imponer algo, porque 
no es nuestro espacio y en un inicio no conocíamos a la 
población. Eso es algo que fue muy importante entender 
desde el principio, que debíamos aprender primero sobre 
ese lugar para después plantear actividades a partir de 
necesidades particulares que identificamos en conjunto 
con los encargados de La Escuelita, Yolanda y Fernando. 
Había que conocer a la comunidad, reconocernos en 
el lugar, que la gente nos ubicara, platicar con los 
asistentes de la Escuelita y empezar a ver qué era 
lo que ellos querían de nosotros y de qué manera 
podría el museo ser una especie de mediador entre 
las problemáticas sociales del barrio y la consciencia 
de las mismas. Estos postulados han estado desde el 
principio, entender que nosotros no vamos a llegar a 
imponer necesidades artísticas, sino más bien que, 
como conocedores de estrategias artísticas, educativas 
y pedagógicas, podemos construir espacios y acciones 
que visibilicen esas problemáticas o que se reflexionen a 
través del arte. 

Si bien el MUAC está directamente haciendo 
acciones en Santo Domingo, también nos 
volvimos un intermediario con la Universidad. 



101

En La Escuelita está resguardado un acervo fotográfico 
que los vecinos donaron, pero no estaba clasificado. 
Entonces, por ejemplo, el Instituto de Investigaciones 
Estéticas capacitó a una persona para que hiciera esa 
clasificación o que pusiera en orden ese archivo, y está 
pendiente que hagan una valoración del mural y de los 
cuadros que tienen de Daniel Manrique. El museo fue 
quien hizo la invitación y formalizó la vinculación con 
Estéticas a través de un convenio. Ese es el caso también 
con la Escuela Nacional de Trabajo Social. Aunque ya 
tiene mucho tiempo haciendo prácticas ahí, identificamos 
que la gente se siente utilizada: vienen los estudiantes 
y hacen sus prácticas, pero están un tiempo y se van, 
no queda nada para el barrio. Esa sensación de que la 
Universidad los utiliza... y bueno para nosotros poder 
modificar esa percepción teníamos que invitar a otras 
instituciones de la misma Universidad. Así es como 
entró la Escuela Nacional de Trabajo Social, la Facultad 
de Arquitectura, Teatro, y poco a poco queremos ir 
vinculando más. Creo que es importante pensarnos no 
solamente como el museo de la Universidad, sino como 
parte de la Universidad. 

Marcela: Me parece interesante lo que mencionas 
respecto a trabajar en un lugar que no te pidió que fueras 
ahí y tu postura en torno al arte, que no es que la gente lo 
necesite, pero desde ahí se pueden generar otras cosas. 
¿Nos puedes platicar un poco más sobre los procesos de 
colaboración y escucha que has llevado a cabo con La 
Escuelita? 

Miriam: La primera petición que nos hicieron 
Yolanda y Fernando fue un curso de verano, 
viendo que en el verano hay muchos niños en 



102

Santo Domingo y que necesitaban un espacio donde 
estar, donde tener actividades. Invitamos al colectivo 
TLC a dar el primer curso. Toda la gente que invitamos 
a Santo Domingo tiene que estar de alguna manera 
involucrada ya con la comunidad. En este caso sabíamos 
que Amauta (integrante de TLC) era de Santo Domingo, 
que ya había llevado un proceso de investigación sobre 
el barrio y, entonces, podíamos tener una mirada desde 
dentro. A partir de eso observamos que necesitábamos 
obtener más información y que podíamos utilizar 
estrategias artísticas para lograrlo, y empezamos a 
combinar la investigación social, una técnica de la 
sociología para recabar información a través de trabajos 
colectivos. Todas nuestras actividades tienen que ver 
con estas dos lógicas: entender que la información es 
importante y que los ejercicios artísticos son procesos 
para esa información. El segundo año, cuando todavía 
estaba la Fundación Alumnos 47, llegamos a un acuerdo 
para tener dos talleres con ellos. Tanto Cristina Medellín, 
que dio el taller de Hecho en Santocho: Narrativas 
audiovisuales, como Dora Bartolli, que dio el Laboratorio 
de tecnologías colaborativas, estuvieron investigando 
sobre el barrio, haciendo intervenciones, entrevistas y 
mapeos, y con eso diseñaron sus actividades. Siempre va 
a haber un “pre” al diseño, una investigación del lugar, 
los contextos, y después se dan las acciones. 

A partir de todas estas indagaciones se construyó una 
política de trabajo en Santo Domingo. Incluye cosas tan 
básicas e importantes como que el arte contemporáneo no 
es el fin sino un medio, que utilizamos las estrategias de 

la educación y el arte para activar procesos, que 
el trabajo es colectivo, que buscamos potenciar 
el autoconocimiento, propiciar la gestión de sus 



103

propios conocimientos, motivar el “hazlo tu mismo” y el 
“hazlo con otros”. Son cosas muy puntuales que siempre 
deben estar. También de ahí salen las primeras tres líneas 
de investigación. Las llamamos así porque al final estamos 
construyendo este proyecto, no es algo que ya esté escrito, 
sino que vamos escribiendo conforme va pasando. Son: 
territorio, cuerpo y memoria. ¿Por qué se nos hacían 
relevantes? De entrada, porque el territorio está ocupado y 
está lleno de significados, desde cómo se construye Santo 
Domingo, hasta el hecho de que una banqueta puede ser 
una bodega y a la vez un garaje. La del cuerpo parte de 
identificar que es una zona con una población muy grande, 
que tiene alto índice de hacinamiento, y preguntarnos cómo 
se entienden las personas dentro de sus espacios íntimos, 
pero también dentro del espacio público, cómo funciona su 
cuerpo dentro de estos lugares. La de memoria surge del 
taller de Cris, Hecho en Santocho: Narrativas audiovisuales, 
porque nos dimos cuenta que la tercera generación que 
ahora vive ahí no conoce tanto la historia del barrio. 
Pensamos que una línea importante era mantener esas 
memorias, no sólo de la gente que llegó ahí, de cómo se 
construyó, cómo vivió, sino de toda esa mezcla de culturas 
de varias partes de la República que están concentradas 
en Santo Domingo, y también ver cómo las nuevas 
generaciones están entendiendo la historia de su barrio y de 
sus propias vidas.

El año pasado agregamos dos líneas más que son: género 
y lenguas originarias. Esas dos particularmente fueron 
consecuencia de una petición de La Escuelita. La línea 
de lenguas originarias surge a partir de que la Asamblea 

General de las Naciones Unidas nombró el 2019 
como el año internacional de lenguas indígenas, 
ese fue nuestro pretexto para trabajar el tema 



104

durante el curso de verano. Ya habíamos notado que, 
a pesar de que se habla en lenguas en muchos lugares 
públicos donde se reúne la gente, como la tortillería y 
la panadería, el diálogo sólo sucede entre los miembros 
cercanos. Esta vez, invitamos a los colectivos Calpulli 
y Primal a desarrollar el programa. El curso tuvo una 
particularidad en la convocatoria que no tuvieron los 
otros, al inscribirse se preguntaba si alguien de la familia 
hablaba alguna lengua, lo cual curiosamente disminuyó 
la participación. Ahí observamos nuevamente lo que te 
comentaba, no sentirse orgulloso de que en tu familia se 
hable o conozca alguna lengua. Los objetivos del curso 
tenían que ver con identificar la existencia de diversas 
lenguas en el barrio y presentarlas al mismo nivel que 
un idioma como el inglés y el español —de hecho lo 
llamábamos idioma en el curso—, y fomentar el interés en 
aprender y vincularse con esa persona de su familia que 
lo habla y le puede enseñar. 

La línea de género surgió cuando nos invitaron a diseñar 
las actividades para el Día Internacional de la Mujer. 
Fernando, uno de los directivos de la Escuelita, nos pidió 
organizar una charlas con las curadoras del museo para 
que hablaran sobre la mujer en el ámbito profesional. 
Observamos la dificultad de convocar audiencia por 
la diferencia de contextos e intereses de las mujeres 
en Santo Domingo. Pensamos que tendríamos mayor 
resonancia si el patio de La Escuelita se convirtiera en un 
espacio de convivencia para las madres que se quedan 
a esperar a sus hijxs mientras toman talleres. Entonces 
planteamos el evento de Ni calladitas ni bonitas okupando 

La Escuelita, y durante un día okupamos 
ese lugar. Las actividades que se llevaron a 
cabo se relacionaban con el autocuidado, el 



105

autoconocimiento y la escucha, pero también se habló 
sobre violencia y roles de género. Fue una manera de 
comenzar a indagar cómo ellas se conciben dentro del 
espacio público y privado, o cómo se perciben dentro 
del ámbito familiar. Posterior al evento comenzamos a 
generar talleres para problematizar temas de género. 
Este año volvimos a hacer el evento en La Escuelita y 
una edición en el MUAC, lo que nos permitió hacer un 
intercambio. Varias de las mujeres de la comunidad 
venden productos que elaboran ellas mismas, entonces 
invitamos a la colectiva Hijas de la Luna con su proyecto 
Bazar Feminista Itinerante, para que organizara un bazar 
en el museo donde pudiéramos sumarlas. Aprovechamos 
para presentar los resultados de las actividades del 
primer trimestre como el Standup Feminista, y para 
cerrar el evento se presentó Joyce con su proyecto Power 
cumbiero. Fue curioso ver cómo se entienden estas 
prácticas en el museo, hubo comentarios por parte de los 
visitantes que no estaban de acuerdo con las actividades, 
ya que parecía una fiesta o una romería. Creo que en 
ese momento hicimos ese posicionamiento de okupar el 
lugar, de llevar algunas prácticas de Santo Domingo al 
MUAC. 

Marcela: En los ejemplos que acabas de mencionar 
hablas de involucrar a otrxs agentes en los procesos 
que buscas activar. Nos parece también importante no 
obviar que en 2017 colaboraste en la conformación de 
la Red de Pedagogías Empáticas. ¿Por qué es importante 
para ti trabajar de manera colaborativa y crear redes 
y alianzas no sólo con las comunidades del museo y de 

Santo Domingo, sino también con artistas y 
otras instituciones? ¿De qué maneras se ve esto 
afectado por el COVID-19? 



106

Miriam: Quizá la forma en como fui tejiendo el 
conocimiento en mi vida profesional, de manera muy 
intuitiva, a partir de la curiosidad por aquello que no 
aprendí en la escuela, me llevó a trabajar en colectivo y 
con colaboraciones. Los proyectos fluyen mejor cuando 
incluyes diferentes miradas y contextos. Curiosamente la 
Red de Pedagogías Empáticas se da a partir de coincidir 
con personas que piensan sus acciones de forma 
similar. Entender que, al fortalecer los lazos afectivos 
y de confianza al mismo tiempo que los materiales y 
económicos, podemos desarrollar proyectos que por 
separado serían un desgaste mayor y probablemente 
a la larga complicado realizarlos. Lo que hago en el 
MUAC siempre se ha caracterizado por incluir más de 
una voz en el diseño, planeación o ejecución, porque soy 
consciente de mis límites y de la necesidad de sumar a 
los que están directamente involucrados en las acciones, 
a instituciones que proveen infraestructura o saberes 
específicos, pero también a los agentes culturales 
que ayudan a flexibilizar procesos para volverlos más 
orgánicos. 

El COVID nos ha llevado a repensar nuestras estrategias 
y herramientas dentro de Santo Domingo. Ha sido un 
proceso lento en el sentido de hacer visible la diferencia 
de accesibilidad a internet con respecto a los usuarios 
frecuentes del MUAC, en que el museo comprendiera que 
yo no podía estar generando actividades en formatos 
para FB, IG o TW para una comunidad con la cual no 
íbamos a tener un diálogo de ida y vuelta. De la población 
con la que regularmente estoy trabajando, quizás un 5 

o 10% podría entrar a la página del MUAC o al 
FB y bajar los tutoriales, pero ¿qué pasa con 
la conexión entre lxs involucradxs? Algo muy 



107

importante que procuramos generar en Santo Domingo 
son lazos afectivos, el estar ahí, volvernos parte del día a 
día. No es solamente desarrollar un contenido que lanzas 
a una red y que se quede ahí. Me puse en contacto con 
mamás, papás, personas que participaron en alguna 
actividad nuestra, para saber en un principio cómo 
estaban sobrellevando la pandemia, cómo se sentían, 
cómo veían a los vecinxs, y, entre la conversación, 
indagar cuál podría ser un mecanismo o formato 
accesible para ellxs. Una de las cosas recurrentes que 
mencionaban era el Whatsapp, argumentaban que era 
más sencillo adquirir una tarjeta para poder enviar y 
recibir un mensaje o un video, que ir a un café internet, 
exponerse, y que además era ver la actividad ahí, llevarte 
a casa las instrucciones y luego regresar. Estaba muy 
complicado. Con esta información empezamos a diseñar 
nuestra primera actividad durante la pandemia en Santo 
Domingo que se llamó Atrapasonidos. 

Atrapasonidos parte de la idea de generar significados 
dentro del espacio privado, que en este caso era la casa, 
a través de los sonidos. Consiste en hacer indagaciones 
sonoras a través de retos o actividades para niñxs, donde 
ellos graban y comparten sus exploraciones. Desde un 
principio estaba planteado que hubiera una interacción 
de los audios entre lxs niñxs para que pudieran entrar 
en un diálogo sonoro, y hacer un vínculo con otras 
instituciones para que también tuviera algo relacionado 
con el territorio, con la parte geográfica, simbólica 
y cultural. Entonces invitamos al Creatorio Artístico 

Pedagógico de Guatemala, a La Nana, y al Museo 
de Arte Contemporáneo de Bogotá. Ellas también 
se estaban preguntando cómo acercarse a las 
personas que no tienen acceso libre a internet. 



108

Cuando las invité les pareció linda la idea y se sumaron a 
esta locura de utilizar grupos de Whatsapp, que si bien es 
una herramienta de comunicación, teníamos que dirigirla 
hacia un medio potenciador de esas exploraciones y 
mantener la atención constante. Era todo un reto.

Atrapasonidos no sólo nos dió esa interacción con lxs 
niñxs, sino que propició un vínculo. Esta relación afectiva 
quizás no fue tan entrañable como sucede en físico, pero 
se logró también la integración de los padres, pues al 
final teníamos que usar su dispositivo porque lxs niñxs 
no tenían celular. No sólo hubo aprendizajes por parte 
de los participantes, sino también del equipo interno 
porque tuvimos que aprender desde la construcción de 
guiones, locución y edición, hasta activar nuestros oídos 
y hacer más escucha. Se puso en práctica todo aquello 
que queremos propiciar en nuestras actividades con la 
gente del barrio: identificamos fortalezas y debilidades 
para aplicar la gestión del conocimiento, para ir en busca 
de lo que necesitábamos aprender; potenciamos nuestras 
habilidades a la hora de distribuir las tareas; buscamos 
consenso sobre los temas y contenidos. No estábamos 
presentes, pero logramos el intercambio y aprendimos 
juntos, a mí en lo particular me deja muy satisfecha. En 
su segunda edición tomamos en cuenta los comentarios 
de los participantes y las madres y padres de familia, y 
ahora vamos por una tercera edición en donde queremos 
incluir personas con discapacidad. Creo que logramos 
vincular de una manera distinta a lxs practicantes, 
intercambiaron sonidos de su entorno, datos curiosos de 
sus países, los sabores de su hogar, sus sueños y hasta 

los olores preferidos de la familia. Pasamos el 
umbral de solamente lanzar un contenido a la 
web y no saber qué pasa con ello. 



109

Taller Estilo Uniforme durante el Segundo Encuentro de 

Pedagogías Empáticas, MUAC, 2018. 



¿ C ó m o   p o -
n e m o s  e n  
f u n c i ó n  l a  
i n t e l i g e n c i a 
c o l e c t i v a  e n  
l o s  p r o c e -
s o s  d e  i n -
v e s t i g a c i ó n 
a r t í s t i c a ? 



111

Taller How to change the world, a little bit, CN7, Bergen, 2019. 



112

Foto: Nora Adwan y Mariana Murcia, parte del Taller de Cartografía 

Afectiva en el espacio de proyectos CM7.

Gesticos decoloniales 
en Bergen
DANIELA RAMOS ARIAS Y LAAGENCIA 
D: DANIELA, LA: LAAGENCIA



113

D: En marzo del 2018 invité al colectivo Laagencia para 
que vinieran a afectar (de la manera que quisieran) el 
panorama de arte+educación en la ciudad de Bergen, 
como parte de una Residencia y Taller en Mediación 
Expandida. Ya hacía tiempo que venía investigando el 
trabajo del colectivo. Luego tuvimos tiempo de conversar 
y pasar un poco más de tiempo juntas durante el 
encuentro de la Red de Pedagogías Empáticas en México, 
a finales del 2018. 

Calzó que Laagencia iba a estar haciendo una gira en 
España durante el 2019, y fue la excusa perfecta para 
invitarlas a que vinieran a Bergen.

Bergen es la segunda ciudad más grande de Noruega y 
tiene un alto nivel cultural gracias a que cuenta con una 
comunidad artística local e internacional sumamente 
rica y activa, así como una municipalidad que promueve 
y apoya esta comunidad para que crezca y genere 
contenido constantemente. Alberga a la Facultad de 
Arte, Diseño y Música de la Universidad de Bergen; 
también a varias compañías de teatro y danza; a una 
gran cantidad de músicos y productores musicales que 
viven y trabajan aquí; al museo de las artes KODE, la 
galería Bergen Kunsthall, y la trienal internacional de 
arte contemporáneo Bergen Assembly. Así mismo, hay 
varias pequeñas editoriales independientes y espacios 
dedicados a las artes visuales manejados por artistas. 
Esto convierte a Bergen en un destino artístico atractivo 
en el norte de Europa. Sin embargo, el público local se 
siente desconectado de lo que ofrecen estos espacios e 

instituciones.

Desde el 2017 trabajo como curadora 
independiente y mediadora cultural a través 



114

de diferentes proyectos y colaborando con diferentes 
instituciones. Desde mi experiencia, he buscado mejorar 
las prácticas en mediación artística y de arte+educación 
en la ciudad, y es así como inicié el concepto de Expanded 
Mediation Workshops (Talleres de Mediación Expandida) y, 
más recientemente, la Residencia en Mediación Expandida.

Los Talleres y la Residencia en Mediación Expandida buscan 
ampliar el concepto de mediación cultural de la manera 
tradicional en que se ha practicado, a una práctica 
profesional que genera pensamiento crítico y que puede 
ser una herramienta de acción social, que nos conecta 
con nuestros públicos y contextos de otras maneras. El 
objetivo de la residencia y el taller es conectar agentes 
culturales, curadores y artistas de diferentes países de 
América Latina y conectados a la Red de Pedagogías 
Empáticas, y ofrecerles un espacio para que presenten 
su trabajo en Bergen, que tengan tiempo para conocer el 
contexto local y generar talleres con diferentes personas 
y comunidades, de manera que podamos compartir 
prácticas y generar nuevos diálogos.

La: La invitación de Daniela para ir a Bergen coincidió 
con el final de una gira/serie de residencias que 
realizamos en España/Península Ibérica a principios 
del 2019. En todas las residencias trabajamos desde 
“gesticos decoloniales”.

Uh ¿Qué? ¿Cómo así que “gesticos decoloniales”?

Un gesto es un movimiento físico que expresa 
pensamientos, sentimientos y emociones. A diferencia de 

una acción, surge de un impulso incontenible. 
Un “gestico” es en doble medida un diminutivo 
afectivo y algo que no aspira a la representación 



115

o el reconocimiento. La decolonialidad es una 
confrontación y desvinculación económica, política y 
epistemológica de la matriz de poder colonial. 

Así, un “gestico decolonial” implica un movimiento 
corporal o simbólico que conlleva un sentimiento 
decolonial, un movimiento menor u opaco que apunta 
hacia algo ya constituido. Quien lo ve reconoce su 
dirección en confrontación con las "acciones coloniales".

Dentro de la residencia, Daniela gestionó una serie de 
encuentros que nos permitieron darle continuidad a 
una serie de residencias que realizamos en diferentes 
ciudades e instituciones en España, en las cuales 
estuvimos trabajando desde ese concepto. En Barcelona, 
en el Sâlmon Festival y el Macba; en Madrid, en el Museo 
Reina Sofía; Bilbao, en Azkuna Zentroa; y Valencia, en 
el Master Permea. Esto supuso un reto interesante, ya 
que un “gestico decolonial” puede suceder de manera 
muy diferente en Bergen que en España. Pero junto a 
Daniela cruzamos grandes distancias y fronteras, tanto 
personales como colectivas, para intentar llegar a un 
lugar nuevo, o al menos para perdernos juntas. 
En el Monday Lectures1, en la Facultad de Arte, Diseño 
y Música de la Universidad de Bergen, invitamos a los 
estudiantes del programa de arte de la universidad —que 
venían predispuestos a un auditorio oscuro a escuchar 
una charla magistral sobre un colectivo de artistas de 
Colombia— a sentarse a la mesa con nosotras y comer 
un menú del día. Luego de sacar la mesa del auditorio 

para almorzar a la luz del sol, les ofrecimos 
un corrientazo: un almuerzo ejecutivo, casero, 

1. https://www.facebook.com/mondaylectureskmd/

https://www.facebook.com/mondaylectureskmd/


116

con postre y ñapa. El menú estaba compuesto por una 
selección de proyectos de Laagencia, de entrada podían 
escoger entre el proyecto-fruta o el proyecto-sopa; el 
plato principal ofrecía densidad e intensidad; el postre 
era un buen digestivo y la ñapa fue generosa.

FRUTA O SOPA

SANCOCHO

"we do everything, but not in any way"

Genealogy broth: group study, 
institutional critique, co-production, 
context specific, residencies.

SALPICÓN

"Affective effectiveness: according to 
Paulo Freire, we learn when something 
affects us, not when it is imposed on 
us. It is essential to generate affective 
bonds".

Very fresh project. outdoors garage 
school happend, following the steps 
of Tehching hsieh, out in the open at 
all times, no matter what during 8 
saturdays.

—

POSTRE

CUAJADA CON MELAO

Lo que pasó, pasó entre tú y yo.  
Daddy Yankee

Trans Iberian Tour. this encounter 
is one of the last stops within an 
art+education tour. 5 cities, 2 months

SECO

LECHONA

Two kinds of universities exist in 
this country (Colombia): garage 
universities and large garage 
universities. Gilberto Bello

The house special: "Fabrica de 
Conocimiento" is a delicious curatorial 
pedagogy proposal with the manifest 
intention of affecting-structurally 
and institutionally- one of the most 
relevant artistic and institutional 
programs in Colombia.

TAMAL

"Value should be attributed to human 
beings, not to things".  
Thomas Hirschhorn

Critical matrioshka: institutions within 
institutions. A pedagogical pavillion in 
the form of a museum inside an art fair.

—

ÑAPA

ñapa f (plural ñapas)

Something that is added, especially 
something that a merchant gives 
to a buyer to complete the amount 
requested, or something extra given 
as a bonus; a gratuity, lagniappe.

Ask for our ñapa of the day.

How to change the world, a little bit. Monday Lectures: 

Faculty of Arts, Music and Design (KMD) Bergen, 2019. 



117

Taller How to change the world, a little bit, CN7, Bergen, 2019. 



118

En el espacio de proyectos CM7 nos encontramos con 
curadoras, artistas y mediadoras con quienes hicimos 
una cartografía afectiva de nuestro entorno inmediato. 
Les propusimos conocernos caminando, a pesar del 
clima, y en parejas proponerle al grupo una acción, un 
gesto, una pregunta que nos permitiera presentarnos 
desde esa experiencia. Algunas parejas permanecieron 
en el espacio de CM7 y propusieron a las demás un 
ejercicio de extrañamiento desde un objeto cotidiano, 
como una silla. Otras realizaron una deriva por el barrio 
para finalizar proponiendo una visita guiada a un objeto 
inexistente a los demás. Finalmente los ejercicios de 
todas fueron publicados a manera de instrucción en la 
vitrina de CM7.

El Kunstklubben era el programa de mediación diseñado 
por Daniela como parte del proyecto Nye Fortsettelser, 
bajo la curaduría de Anne Szefer Karlsen. Este proyecto, 
desarrollado en la comunidad de Vaksdal, con el objetivo 
de activar diálogos y afectos alrededor del espacio 
de encuentro de la comunidad: un centro comercial 
pequeño de dos pisos, con poca actividad comercial y 
una biblioteca que abría sus puertas esporádicamente. 
En uno de los locales, la artista Ciara Phillips instaló y 
puso en funcionamiento un taller de serigrafía abierto, 
con una tutora disponible una vez por semana, para que 
los habitantes del pueblo pudieran usarlo, desarrollar 
sus propios proyectos y asistir a talleres específicos. 
Nosotras, insistiendo desde la cartografía afectiva, 
invitamos a los niños a un taller de diseño e impresión de 
banderas. Antes de entrarle a los dibujos, las telas y la 

pintura, tuvimos una conversación in translation 
sobre lo que es un mapa, sobre lo que puede 
representar, sobre lo que se ve en el centro y en 



119

los márgenes, sobre monstruos, sirenas y sus mascotas. 
La conversación terminó con la invitación a que cada 
uno hiciera una bandera personal, desde sus afectos, 
sobre algo que ellos eligieron. Una de las conclusiones 
de la conversación fue la realización de cómo las 
banderas hacen parte de nuestra vida diaria: ¡varios de 
ellos portaban banderas en su ropa!

Nuestra última parada fue en el Tag Team Studio, 
un espacio que mudó temporalmente su programa 
de exposiciones por un programa de escritura de 
crítica. Un “gestico” contundente: dejando de lado la 
producción y circulación de objetos para centrarse 
en la generación de afectos y conocimiento desde la 
escritura y lo social. Cecilie Stårkson, quien estaba 
a cargo del programa, nos invitó a tomar sopa en 
un evento abierto para compartir con los asistentes 
algunos de nuestros proyectos de arte y educación. 
Además de compartir nuestro trabajo —por medio de 
fanzines de bajo costo y rápida producción— con la 
gente que asistió, pensamos con Cecilie que sería un 
buen ejercicio registrar el encuentro por medio de un 
texto escrito por todas las asistentes, para lo cual 
ella compartió un ritual de escritura que C. A. Conrad 
le había asignado a ella recientemente. En una de las 
mesas había un computador con un documento en 
blanco en la pantalla, pero la pantalla no tenía luz. Si 
queríamos participar en el texto de la noche, cada una 
debía tipear en el teclado a ciegas, respondiendo a la 
instrucción: «Describa la última experiencia estética 

que haya tenido». Hacia el final, proyectamos 
el documento en una pared y entre todas lo 
editamos en vivo. Cada quien se llevó una 
copia consigo.



120



121
Taller How to change the world, a little bit, CN7, Bergen, 2019. 



122

D: La visita de Laagencia a Bergen resultó en que 
nos quedamos con ganas de más, más tiempo y más 
conversaciones. Cada uno de los encuentros dio un buen 
espacio para reconocernos, pensar y trabajar juntas. 
Pero también generó muchas preguntas de cómo nos 
relacionamos con nuestros públicos y entre nosotras 
dentro de las diferentes instituciones culturales. La 
introducción del término “gestico decolonial” y, como 
en alguna de nuestras reuniones propusieron, la idea 
de “cambiar el mundo un poquito”, nos da esperanza 
de que con poco, podemos hacer mucho. Desde el 
detalle, podemos generar cambio, y desde las micro-
comunidades, podemos generar enormes ideas. 

Estos proyectos han sido el inicio de una conversación 
en una ciudad donde estas formas de hacer son poco 
comunes, y nos ha vuelto más curiosos, en general, a 
tratar nuevos modelos de estar con otros.

Aunque es difícil ver resultados claros ahora, ya que 
estos se verán a largo plazo, puedo notar, después de un 
año de este encuentro, que diferentes instituciones están 
empezando a tomar más en serio la mediación cultural y 
la manera en que interactúan con el público. El concepto 
de mediación se comienza a utilizar cada vez más, y 
es posible ver cómo las instituciones han comenzado a 
utilizar más de sus recursos en generar propuestas más 
interesantes. 

Ha sido importante establecer esta conexión con 
América Latina como una manera de ver más allá de 
las prácticas que se desarrollan en Escandinavia y el 

resto de Europa, y conversar sobre lo que se 
realiza en otras latitudes con otras realidades 
culturales y socioeconómicas, donde las 



123

urgencias son otras y, por lo tanto, las prácticas 
sociales y educativas han tenido un foco importante. 

Es claro que hay mucho que hacer y que el intercambio, 
la acción y las colaboraciones deben continuar. El 
cambio en las estructuras se da poco a poco, pero cada 
vez que nos dejamos afectar por otros nos acercamos a 
donde debemos llegar.



124



125
How to change the world, a little bit. Monday Lectures: 

Faculty of Arts, Music and Design (KMD) Bergen, 2019. 



126

Arroz con mango durante el Segundo Encuentro de 

Pedagogías Empáticas, 2018.



¿ E s  l a 
e m p a t í a  u n a 
f o r m a  d e 
l i b e r a c i ó n ? 



128

Entre mitotes:  
el ICDAC como un 
proceso
ADRIANA RAGGI LUCIO, CARLOS ROMUALDO PIEDAD, CARMEN 
ROSSETTE RAMÍREZ, JARUMI DÁVILA LÓPEZ, MARÍA DE 
GUADALUPE SÁNCHEZ ESTRADA Y RUBÉN CERRILLO GARCÍA 
(MITOTE ICDAC)

Intervenciones Críticas desde el Arte Contemporáneo (ICDAC) 
somos un grupo de investigación que trabaja desde los 
afectos, que genera resistencias, insistencias y persistencias 
desde la Facultad de Artes y Diseño de la UNAM. Como 
docentes, proponemos alternativas dentro de la academia y 
generamos lazos de colaboración con cómplices con los que 
hacemos sinergia para construir otras posibilidades fértiles 
en la educación artística y diseñística. 

Desde estos conceptos construimos una metodología que reside 
en proponer un proceso educativo incluyente, que trabaja en un 
aula horizontal en la que los estudiantes generan conocimiento 
a través de sus propias acciones. En ese mismo proceso 
educativo, la investigación-acción toma un espacio en el aula 
y realizamos observaciones desde varias perspectivas como 
les docentes, les adjuntes y les estudiantes. Una vez hecho ese 
proceso, la investigación se torna al texto o a las imágenes con 
las que se trabaja una reflexión sobre la educación misma. 

Las diversas actividades del ICDAC se pueden 
plantear como buscadoras de saberes y 



129

experiencias. Contamos con seminarios semestrales en 
la Unidad de Posgrado, en Ciudad Universitaria, como El 
Coloquio ¿Qué saben los artistas? La educación artística como 
constructora de conocimiento, y Los Mitotes de colaboración 
y exploración sobre la educación Artística en 2019, donde se 
invitó a poner en discusión el trabajo de Simón Rodríguez, 
Juan Acha y Melquiades Herrera. Es importante señalar 
que ambos proyectos han sido alimentados por toda la 
experiencia del grupo. El primero nos llevó a entender que 
las reuniones académicas tradicionales ya no nos funcionan, 
desde el momento en que establecen una división entre 
el hablante y el público, misma que cuestionamos en el 
salón de clase entre el profesor tradicional, su cátedra y los 
estudiantes como receptores. De ahí que el segundo, Los 
Mitotes, fuera una experiencia disruptiva, en un pasillo de la 
Facultad, en donde el público tenía la opción de participar 
activamente y no solamente escuchar, y en donde la 
actividad era responsabilidad y disfrute de todos. Así mismo, 
realizamos diversas publicaciones académicas.

En este ensayo visual hemos hecho una relación entre los 
conceptos, que son un resultado del camino recorrido hasta 
ahora, con imágenes recopiladas durante ese tránsito. Como 
el ICDAC es un mitote y una manada de personas que nos 
vemos como un proceso, evidenciamos que esta relación es 
intrínseca en nuestro trabajo como una forma de narrar lo 
que creemos ser.



130

U n a  p o s t u r a  c r í t i c a 
a n t e  l a  c o h e r e n c i a  y 
v i g e n c i a  d e  l a s  f o r m a s  d e 
m e d i a c i ó n  y  g e n e r a c i ó n 
d e  c o n o c i m i e n t o  s i t u a d o 
c o n  i m p l i c a c i o n e s 
p r o f u n d a s  e n  l a 
v i d a  d e  l a s  p e r s o n a s 
q u e  i n t e g r a n  l a 
c o m u n i d a d  a c a d é m i c a



131

Mitote ICDAC



132

Mitote ICDAC



133

L o s  c o n c e p t o s  d e 
e d u c a c i ó n  d e  P a u l o 
F r e i r e ,  S i m ó n  R o d r í g u e z , 
L u i s  C a m n i t z e r ,  M a r í a 
A c a s o  y  J o s e p h  B e u y s 
y  s u  r e l a c i ó n  c o n  e l 
a r t e  c o n t e m p o r á n e o

Mitote ICDAC



134

L a  i d e a  d e  c o m u n i d a d 
a f e c t i v a  q u e  r e s i s t a 
a  l a s  i m p o s i c i o n e s  d e 
d i s c u r s o s  h e g e m ó n i c o s 
e n  c u a l q u i e r a 
d e  s u s  f o r m a t o s



135

Mitote ICDAC



136
Mitote ICDAC



137

L a  a c t i v a c i ó n  e n  e l 
a u l a  c o m o  u n  m e d i o 
n a t u r a l  p a r a  g e n e r a r 
a c t o s  p e d a g ó g i c o s 
q u e  p r o d u z c a n  u n a 
r e s i s t e n c i a  a f e c t i v a , 
u n a  c o n c i e n c i a  c r í t i c a  y 
d e c o l o n i a l  q u e  p e r m i t a 
l a  c o n f o r m a c i ó n  d e 
e s p a c i o s  a c a d é m i c o s 
c o n s c i e n t e s  y  c o n 
s e n t i d o  d e  p e r t e n e n c i a 
c o m u n i t a r i a

Mitote ICDAC



138

E l  c o n c e p t o  c e n t r a l 
d e  e d u c a c i ó n  e n 
c o m u n i d a d  d e  b e l l  h o o k s



139

Mitote ICDAC



140

Mitote ICDAC



141

L a  i n v e s t i g a c i ó n -
a c c i ó n  e n  e l  a u l a

Mitote ICDAC



142142

L a  I n v e s t i g a c i ó n 
a r t í s t i c a  c o m o  u n  m e d i o 
y  u n a  f o r m a  d e  a c c i ó n 
p a r a  e n t e n d e r n o s , 
e n t e n d e r  y  a t e n d e r 
a  n u e s t r a  c o m u n i d a d



143
Mitote ICDAC



144

Mitote ICDAC



145

L a  d e c o l o n i a l i d a d 
e d u c a t i v a  c o m o 
u n a  e s t r a t e g i a  q u e 
p r o p i c i e  u n  c a m b i o 
e n  l a  p e r c e p c i ó n  d e  
l o  q u e  i m p l i c a  
u n  a u l a  y  l o  q u e  s e 
d e t o n a  f u e r a  d e  e l l a

Mitote ICDAC



146

E l  a f e c t o  c o m o  p a r t e 
d e  l o s  p r o c e s o s  á u l i c o s



147
Mitote ICDAC



148

Mitote ICDAC



¿ S e  p u e d e 
h a c e r  
( c o n t r a )
p e d a g o g í a  
d e s d e  l a s 
i n s t i t u -
c i o n e s ?

Mitote ICDAC



150 Foto: Tianguis de saberes, 2012-2020.  Intervención pública 

en varios contextos

Diario de viaje
TLC (TRÁFICO LIBRE DE CONOCIMIENTOS)



151

TLC (Tráfico Libre de Conocimientos) es una colectividad que 
formamos en la Ciudad de México, a finales del 2011. Desde 
entonces, nuestro trabajo ha explorado diversas maneras de 
habitar el espacio público y relacionarse a través del arte, el 
juego, el pensamiento crítico y el aprendizaje colectivo.

Los proyectos que elaboramos responden a los contextos 
donde se desarrollan, para detonar procesos que muestren al 
espacio público como un lugar de producción e intercambio 
de conocimientos y afectividades. Generamos dispositivos 
o dinámicas que pueden ser replicadas y modificadas por 
cualquier persona sin necesidad de que estemos presentes. 
En este texto partimos de la duda para cuestionar las 
experiencias y aprendizajes del colectivo.

En el principio

Comenzamos a trabajar en colectivo a partir de la jornada 
Tráfico Libre de Conocimientos que organizamos como 
parte del simposio Se vende o se renta. Políticas de la 
representación / representación política, que coordinamos 
como integrantes de la tercera generación del Seminario 
de Medios Múltiples, en noviembre del 2011, en el Museo 
Universitario de Ciencias y Artes (MUCA) Campus C.U. 
La jornada convocó a académicxs, artistas, curadorxs, 
estudiantes, gestorxs culturales y profesionales de 
museos, para debatir sobre el sistema de educación 
pública en México. A partir de un formato de “espacio 
abierto”, lxs participantes se organizaron en grupos, y 
por medio de un diálogo horizontal y de construcción de 
propuestas a partir de afinidades, imaginamos un proyecto 

educativo que adopta estrategias de aprendizaje 
colaborativo propuestas en el campo del arte y 
las ciencias sociales.



152

Con el fin de reconocer la importancia del encuentro cara a 
cara en el proceso de aprendizaje y que los conocimientos 
se producen por todas las personas, tanto fuera como dentro 
de la academia, desde hace ocho años hemos organizado 
un tianguis donde se intercambian conocimientos en vez de 
mercancías. A partir de la pregunta “¿qué deseas aprender y 
compartir?”, lxs participantes proponen un puesto en el que 
comparten lo que consideran importante dar a conocer; a 
cambio, quienes visitan el tianguis les comparten algún saber.

Hasta el momento hemos realizado el Tianguis de saberes 
en nueve ocasiones con diversas comunidades y contextos. 
Una de las experiencias más reveladoras ha sido activar la 
pieza en escuelas primarias rurales indígenas en la Sierra 
Gorda del Estado de Guanajuato, concretamente la Escuela 
Primaria Miguel Hidalgo en la Congregación de San Ildefonso, 
Cieneguilla. Se trata de una comunidad hñähñü cuya planta 
docente ha logrado implementar, dentro de las dinámicas 
cotidianas escolares, estrategias de organización y consenso 
inspiradas en las propias tradiciones y estructuras sociales 
y religiosas de la comunidad. Los estudiantes de esa escuela 
realizan asambleas para decidir qué acontecerá el día del 
niño y la niña así como la conformación de “mayordomitxs”, 
autoridades de estudiantes que se encargan de dar 
honorabilidad y respeto a los actos relevantes que acontecen 
en la escuela. El Tianguis de saberes realizado en conjunto con 
esta comunidad escolar fue por un instante un planteamiento 
de educación vivencial para todas las personas involucradas: 
estudiantes, administrativxs, planta docente, familiares y 
agentes clave de la Congregación. 

Este tipo de proyectos nos han llevado a distintas 
interrogantes, muchas de las cuales emergen 
constantemente, se reformulan, complejizan y 



153

trasladan a nuevos contextos. ¿Cómo transitamos de una 
producción de objetos a una de ideas y relaciones? ¿El 
vínculo entre el arte y la educación es el terreno para el 
cuestionamiento a las estructuras de poder o el instrumento 
de su legitimación? ¿De qué manera reconocemos nuestra 
práctica como artistas? Si la reconocemos como arte público, 
en relación con una comunidad o de contexto específico, 
¿dónde nos situamos? ¿Cómo establecemos un vínculo con 
los contextos donde trabajamos? ¿En qué circunstancias un 
proceso educativo puede ser un proceso artístico? 

El arte es un producto social que al igual que otras ramas 
de la experiencia humana, tiene la capacidad de redefinirse. 
Negarlo implica olvidar y homologar las otras historias 
de las artes. Dejar de debatir sus múltiples definiciones 
es abandonar la disputa de poder que implica, no por 
ostentar ese poder y hacerlo propio, sino para replantearlo, 
compartirlo y expandirlo. Esta resignificación supone 
preguntarse acerca de las formas en que las artes son 
producidas y distribuidas, así como tener en cuenta las 
tensiones que genera su circulación. 

La colectividad y el cuidado mutuo

Después de casi diez años de trabajo colectivo, hemos 
asimilado que los conceptos, las realidades y nuestras 
relaciones están en constante tensión. TLC también es caos, un 
espacio que no ha logrado mantenerse puro, ni tampoco falto de 
contradicciones, pero nos mantiene en constante movimiento. 
Es refugio que se transforma a partir de la percepción de cada 

integrante y su manera de habitarlo.

En las dinámicas de trabajo del colectivo confluyen 
el juego, la amistad y la conversación, de tal 



154
Foto: Tiempo compartido, 2016-2017. Impresión 3D, polvo de 

resina. 15x15x6 cm

forma que el pensamiento crítico se materializa. Hicimos 
del juego nuestra metodología de trabajo, con el cual 
construimos múltiples posibilidades de intercambio de 
saberes y relaciones. Reconocemos la importancia de 
acompañar, compartir y crear en compañía de otrxs 
cuerpxs, estas palabras dieron significado a nuestra 
experiencia colectiva y nos han acompañado en todo 
proceso de trabajo.



155

Desde su formación, el TLC ha tenido como idea central cons-
truir un espacio que funcione como ágora y lugar de ocio. 
Tiempo compartido es un ejercicio escultórico-poético que 
generamos para definir la forma de este sitio en común, fue 
creado a partir de nuestros cuerpos, registrados por medio de 
un escáner tridimensional e impreso en polvo. La pieza surge 
de la necesidad de proyectar un futuro colectivo, del deseo de 
compartir un espacio-territorio que habitar y donde sea po-
sible encontrar e interpelar nuevas maneras de construirnos 
socialmente; imaginar un lugar para contenernos de múlti-
ples maneras. Este gesto es el primer paso para edificar un 
espacio de diálogo y hacer posible otras formas de cohabitar. 
Escanear e imprimir el volumen que crean nuestros cuerpos, 
es materializar una forma de estar-pensar con el mundo.

Dónde jugamos

Consideramos que las artes son formas distintas de interpre-
tar las reglas de las realidades y transformarlas. La mayoría 
de los proyectos que elaboramos giran en torno a preguntas 
que podrían traducirse al estilo “qué pasaría si…” Qué pa-
saría si todxs fuéramos maestrxs, qué pasaría si usáramos 
unifilas para generar un juego, que pasaría si materializa-
mos el tiempo que hemos compartido. Este tipo de preguntas 
invitan a jugar con las posibilidades de lo cotidiano, algunas 
son muy trilladas, otras son menos previsibles, pero todas 
llevan a explorar los mundos, presentarlos desde distintos 
puntos de vista, volver a preguntar lo que ya tenía respuesta. 
Al hacerlo, estos mundos se ensanchan pues abrazan más 
versiones. Así entendemos a las artes como formas de explo-

ración, de hacer preguntas, de aprender, es decir, 
las entendemos como acción-reflexión, como pra-
xis.  ¿Dónde se lleva a cabo esta acción? 



156 Foto: Tramitología, 2016. Intervención con unifilas. Plaza del 

Museo Jumex

Si bien disfrutamos de realizar proyectos personales e 
íntimos, siempre terminamos realizando proyectos en 
espacios públicos. Tal vez esto se derive de cuando nos 
preguntamos acerca de la educación artística y de qué 
manera aprendemos. A través de esta pregunta encontramos 
que el juego y el encuentro con otras personas son 
elementales para el aprendizaje. Estar en un espacio público 
es encontrarse con otras personas, con otras instituciones, 
con otros ritmos. El espacio público pone al límite el juego 
con las reglas del contexto. Qué es permitido y qué no, quién 
tiene derecho a estar y quién no, qué es recordado y que se 
ha borrado. ¿Qué pasaría si consideramos al espacio público 
como una gran arena de juego?



157

Tramitología es una pieza generada a partir de la relación 
entre trabajo y ocio. Nuestro objetivo era trabajar en el arte 
de perder el tiempo, para esto nos preguntamos ¿cómo hacer 
algo simple de la forma más complicada? Donde lo simple 
era entrar al Museo Jumex. Con esta idea intervenimos la 
explanada del Museo con un laberinto creado de unifilas. 
Diseñamos cuatro configuraciones del laberinto y lo 
cambiamos cada fin de semana. Retomamos una imagen que 
evoca a la espera en trámites burocráticos o financieros para 
convertirla en un juego, mientras replanteamos la sensación 
de “tiempo perdido” como “tiempo de ocio”. Esta pieza cobra 
importancia por la tensión que existe entre el Museo y la 
zona corporativa que lo rodea: Plaza Carso, Acuario Inbursa, 
Teatro Telcel y otras amenidades donde se percibe de manera 
tangible que el tiempo es dinero, el trabajo se relaciona con 
la productividad y el ocio con el consumo. En medio de esto, 
la pieza invitaba sólo a estar, sin necesidad de dinero, ni 
producción. Las personas que entraban al laberinto podían 
modificarlo y hacerlo más fácil o difícil para las siguientes. 
Esto generaba que entre desconocidxs crearan alianzas 
momentáneas para resolver el reto. Otras generaban su 
estrategia desde la terraza del museo y bajaban satisfechas 
para hacer el recorrido. 

Dónde estamos   

Después de insistir por años sobre lo mismo, regresamos a 
la pregunta fundamental que hace dudar que estemos en un 
lugar distinto al punto de partida: ¿qué hemos aprendido? 
Ahora sabemos que la duda no paraliza y que cuestionarnos la 

forma en que nos relacionamos con los otrxs permite 
situarnos en el presente y fracasar, no el fracaso 
abrumador e irremediable, sino la pausa necesaria 



158 Foto: Apapacho, 2020. Pieza digital y  multiplataforma.  

http://tlc.org.mx/apapacho/

para regresar a seguir insistiendo sobre la posibilidad de 
reencontrarnos con lxs otrxs.

El valor de seguir encontrándonos radica en reconocernos 
sobrevivientes de los desencuentros, de los desatinos. 
De cuando el camino se ha estrechado y dudamos si 
podríamos mantener los pasos, las celebraciones y los 
placeres compartidos.

http://tlc.org.mx/apapacho/


159

Apapacho es una palabra en lengua náhuatl que significa 
"abrazar o acariciar con el alma". También es el título de 
un proyecto participativo en desarrollo que iniciamos en 
2020, en el contexto del confinamiento social a causa de la 
pandemia global del COVID-19. Con él, exploramos el potencial 
de la palabra y el sonido para la demostración de afecto 
en tiempos de encierro. Buscamos construir un glosario de 
palabras y/o expresiones utilizadas para demostrar amor 
y afecto. Nuestra geografía está formada por múltiples 
territorios, culturas e idiomas, con diferentes formas de 
expresar afecto. Reconocemos que las palabras se han vuelto 
indispensables para expresarnos a distancia, en un momento 
en que no podemos hacerlo cara a cara. ¿Con qué palabra 
abrazas a alguien?

La práctica artística importa. El trabajo colectivo importa. 
Reconocer sus potencialidades es una asignatura 
pendiente. Buscamos una práctica que detone experiencias 
transformadoras desde las artes, el pensamiento crítico y 
procesos híbridos, que desafíen formas de hacer, pensar 
y actuar para generar experiencias relacionadas a formas 
disidentes de aprendizaje, que provean de incertezas y 
contribuyan al intercambio de saberes.

Reconocemos en el cuidado mutuo nuestra mayor fortaleza.



160

Escuela de Garaje Vol Intemperie, 

Bogotá 2017



¿ C ó m o  n o s 
p o s i c i o -
n a m o s 
c o l e c t i -
v a m e n t e 
d e s d e  l o s  
g r u p o s  c o n  
l o s  q u e 
t r a b a j a m o s ?



162

La hospitalidad 
recíproca
MARIANNA DOBKOWSKA

Empecemos por señalar que ningún lugar es de nuestra 
propiedad. Incluyendo aquellos que algunos de nosotros 
llamamos, con privilegio, hogar, mientras muchas personas 
en el mundo se han visto obligadas a desalojar los suyos. 
Aunque la humanidad ha hecho todo lo posible por 
apoderarse y dominar el planeta, es una simple invitada en 
este planeta, el único que conoce de cerca. Compartimos el 
planeta Tierra con más de 7.700 millones de personas y 1 ó 2 
millones de especies animales. Teniendo en cuenta que los 
hongos han existido en nuestro planeta durante al menos 
mil millones de años, la humanidad es, en cierto sentido, el 
invitado que acaba de llegar —y precisamente la simbiosis 
de hongos con plantas fue uno de los motores que impulsó 
la evolución y abrió el camino para construir nuestro mundo. 
Si lo aceptamos en su totalidad como un bien común, la 
hospitalidad recíproca se convierte en la postura obvia. Sin 
embargo, hoy en día, como señaló Zygmunt Bauman, son las 
divisiones y humillaciones sociales y de clase características 
de una cultura basada en la propiedad y las fuerzas del 
mercado las que se consideran hechos naturales1, mientras 
se ignora el hecho de que todos somos hijos de la madre 

1. Środa, Magdalena, “Zygmunt Bauman, pielgrzym w 

świecie turystó”, en: Gazeta Wyborcza, Magazyn Świąteczny, 

13 de enero de 2017.



163

naturaleza. «Es imposible practicar una convivencia universal 
en una cultura construida sin respetar nuestra pertenencia 
natural», señala Luce Irigaray2, y Zygmunt Bauman le hace 
eco a Kant: «la naturaleza nos ordena aceptar la hospitalidad 
(recíproca) como precepto supremo, precepto que debemos 
—y llegado el caso deberemos— abrazar y obedecer como 
modo de dar fin a la larga cadena de ensayos y errores, a las 
catástrofes causadas por los errores y a la devastación que 
las catástrofes van dejando a su paso»3.

La paradoja de la hospitalidad consiste en el hecho de que 
es un valor positivo, pero no puede imponerse a nadie, debe 
provenir de la necesidad interna del individuo. "Siéntase como 
en casa" anima el anfitrión, pero ¿quién puede señalar el 
límite entre sentirse en casa en un grado aceptable, y sentirse 
"demasiado en casa"? Entre estos dos estados hay un área 
problemática y nebulosa.

Al ver nuestro planeta como el hogar compartido por todas 
las criaturas, la naturaleza animada e inanimada, notamos 
que nuestra especie, aunque es relativamente nueva, se ha 
comportado de una manera excepcionalmente arrogante, y 
hay una una profunda jerarquía de privilegios desigualmente 
distribuidos arraigada a nuestra experiencia. Dentro de la 
especie, algunos grupos han usurpado el derecho de decidir 
quién está bienvenido como huésped y dónde, a quién se debe 

2. Irigaray, Luce, “Toward Mutual Hospitality”, en: The Conditions of 

Hospitality: Ethics, Politics, and Aesthetics on the Threshold of Possible, 

Thomas Claviez, Fordham University Press, Nueva York, 2013, p. 43. 

Todas las traducciones de citas son por parte de la traductora.

3. Bauman, Zygmunt, Amor líquido: acerca de la fragilidad de 

los vínculos humanos, Fondo de Cultura Económica (FCE), 

Buenos Aires, 2005, p. 103. 



164

dar refugio, y sólo mientras no afecte de ninguna manera los 
principios impuestos por estos grupos. Esto es, en el mejor de 
los casos, hospitalidad condicional4.

La hospitalidad es, siguiendo la definición del diccionario, la 
«recepción cordial». La hospitalidad implica «abandonar la 
hostilidad, tanto por parte del anfitrión como del forastero, 
el extranjero»5. La hospitalidad requiere una comprensión 
del imperativo ético y moral, practicar la coexistencia y 
el cuestionamiento incesante del propio privilegio6. La 
hospitalidad es algo más que invitar a un querido amigo 
a tomar un té en un momento conveniente para nosotros. 
Involucra a dos partes: el invitado y el anfitrión. Es fácil 
ser el anfitrión de alguien que comparte nuestros hábitos, 
pero se complica al tratarse de alguien que se comporta 
de manera diferente. «La hospitalidad genuina no puede 

4. Como señala Derrida, la hospitalidad incondicional significa 

la renuncia al poder, la suspensión de las normas legales y el 

contrato social que garantizaba la posición dominante al anfitrión, 

es decir, el Estado. A su vez, la hospitalidad condicional no permite 

dar la bienvenida a todos y cada uno de los extranjeros. Además, 

requiere una verificación previa de su estado legal, convirtiendo al 

extraño en un cuasi-enemigo. «La dimensión política del derecho 

a la hospitalidad se dirige contra quienes lo necesitan, y más bien 

expone la generosidad de quienes la otorgan y los deberes de 

quienes lo reciben». Loska, Krzysztof, “Gościnnośċ warunkowa czy 

bezwarunkowa?” en: Ethos 28 (2015) no. 4 (112), pág. 211.

5. Wodziński, Cezary, Odys gośċ. Esej o gościnności, Gdańsk, 2015, p. 11.

6. Majewska, Ewa, “Gościnnośċ, faszyzm, sfera publiczna. 

Kontrpubliczności podporządkowanych innych”, en: Opcje, 

no. 3 (104) 2016. 



165

ser asimilación»7, ya que sólo es posible ser el anfitrión de 
lo que es diferente8. La hospitalidad comienza con otorgar 
a alguien una voz, un lugar y apoyo, y no necesariamente 
en las circunstancias más favorables para nosotros. 
Ofrecer a alguien un demarcado espacio, en el que pueda 
integrarse con nosotros, aceptando nuestras reglas y los 
límites de integración, no es hospitalidad. La hospitalidad 
debe significar la apertura a las necesidades del otro, que 
puede querer ocupar un espacio diferente al que le hemos 
asignado. Dar la bienvenida a un visitante es estar abierto a 
todo lo que pueda venir con su llegada; esto puede ser algo 
que no esperábamos, fuera de nuestras expectativas, por lo 
tanto, «antes de alimentar o proteger al otro, es importante 
preguntarle ¿qué espera de nosotros»9. La relación entre 
el anfitrión y el invitado es delicada y frágil y nos exige 
superarnos. 

Residencias y la hospitalidad

Cuando empecé la preparación del programa de residencias 
artísticas en el Centro de Arte Contemporáneo Castillo 
Ujazdowski (casi desde el lanzamiento del programa en 
2003) nadie me dio un manual sobre la "hospitalidad de 
residencias". Se puede decir que mi punto de partida fue 
la ignorancia y voluntad de aprender. Sin embargo, si 
suponemos que "no saber" es una condición de hospitalidad, 
ese fue precisamente el inicio apropiado para intentar ponerla 

7. Moll, “W gościnie, czyli tam, gdzie granice docierają do swych 

granic”, en: Opcje no. 3 (104) 2016, p. 56.

8. Obra citada.

9. Irigaray, Luce, obra citada, p. 9. 



166

en práctica. He logrado comprender cómo hacer curaduría en 
las residencias a través de la acción. Resultó ser una práctica 
completamente diferente a organizar exposiciones o gestionar 
proyectos; la clave son las relaciones interpersonales y el 
diálogo, así como la disposición a compartir un espacio 
creativo en el que todas las personas involucradas coexisten 
negociando sus posiciones.

Con el tiempo llegué a entender que la práctica de la empatía, 
el cuidado, la gratitud, el respeto mutuo y la consideración, 
así como una gran cantidad de trabajo invisible, es lo que 
alimenta el tipo de residencias que me gustaría hacer. Al 
mismo tiempo, llegué a aceptar el hecho de que la falta 
de representación de estas prácticas es la tarifa diaria de 
las programadoras de residencias. Otros problemas que 
requieren una reflexión y solución urgente son: ¿a quién 
podemos acoger como invitados y por qué? ¿Dónde y cómo 
se obtienen los fondos? ¿Qué jerarquías, restricciones y 
exclusiones se esconden detrás de tales elecciones? También 
es necesario revisar modelos de programas residenciales 
para hacerlos más inclusivos, equitativos, feministas y 
ecológicamente responsables.

En una institución, la "hospitalidad de residencias" puede 
empaquetarse en un procedimiento sistémico. Cada 
organización trabaja con su propio "rider de hospitalidad"10. 
Es bastante obvio que en tal configuración, el residente 
desempeña el papel del huésped y la institución el del 
anfitrión. En la práctica, la relación es más matizada, 

10. “Rider de hospitalidad” es una lista de solicitudes para la 

comodidad del artista el día del espectáculo, que se 

practica comúnmente en el mundo del teatro, artes 

escénicas y la música.



167

evadiendo el encasillamiento y definiciones simplistas, 
inmersa en la mundanidad diaria, con todas sus sorpresas 
pragmáticas, afectivas y metafísicas. ¿Hiciste tu mejor 
esfuerzo? Haga esta pregunta a una residente que se sintió 
insegura porque no se nos había ocurrido recogerla en el 
aeropuerto. Aprendemos cómo practicar la hospitalidad con 
cada huésped nuevo.

El hecho de trasladar la producción a un segundo plano, 
centrándonos en el proceso, crea un espacio menos definido, 
en el que tanto las organizadoras como los invitados se 
abren a lo inesperado. De manera natural, el programa 
de residencias artísticas es una arteria viva en el cuerpo 
de la institución, a través de la cual se mueven cuerpos, 
ideas, deseos, anhelos, visiones y decepciones, sorpresas y 
fracasos.

Las sucesivas generaciones de residentes han sido las que 
me han enseñado sobre hospitalidad y estoy en deuda con 
todas ellas. Mi anfitrión el día de hoy es esta publicación que 
me proporcionó el espacio para expresar mi opinión al hablar 
sobre cosas que permanecen invisibles, pero que son mis 
propias experiencias. He elegido algunos acontecimientos que 
siguen siendo mi fuente de inspiración. 

Arie 

En 2017, mientras trabajábamos en la exhibición-encuentro 
titulada Gotong Royong: Things We Do Thogether [Cosas 
que hacemos juntos], tuvimos como invitadas a varias 
personas brillantes. En algún momento, dos artistas 

brasileñas se quejaron de una presencia en 
sus estudios del Castillo, donde se alojaban. 
Afortunadamente, en nuestro grupo-colectivo 

https://u-jazdowski.pl/en/programme/exhibitions/gotong-royong-/gotong-royong-rzeczy-ktore-robimy-razem
https://u-jazdowski.pl/en/programme/exhibitions/gotong-royong-/gotong-royong-rzeczy-ktore-robimy-razem


168

temporal Intervalo Escola - Time for a Break, que se 
estableció con motivo de la exposición, había un joven 
artista con experiencia en negociaciones con seres que 
existen fuera de nuestra noción de materialidad. Con la 
ayuda de métodos que sólo él conocía —utilizando salvia— 
contactó con los espíritus y la presencia dejó de oprimir a 
las mujeres. Ya no experimentaban episodios nocturnos de 
presión en el pecho ("como si alguien estuviera sentado 
sobre mí"), golpes repentinos e inexplicables de puertas y 
ventanas u objetos cayendo por su propia voluntad. Unas 
semanas después, otros invitados de Indonesia vinieron a 
quedarse en los mismos estudios. Durante una caminata 
de invierno, Arie preguntó con una sonrisa: —¿Sabes, 
Marianna, que estamos viviendo con espíritus?

Esto me parecía obvio, así que, preocupada, pregunté: 

—Sí, lo sé. ¿Todo está bien?

—Sí —dijo Arie. —Hace unos días estaba acostado en mi 
cama, mirando la mesa a unos metros de distancia, y de 
repente, ¡vaya! los altavoces que estaban sobre la mesa se 
estrellaron contra el suelo. Sabía lo que eso significaba. Me 
presenté en voz alta, hablando en indonesio. Dije que sólo 
era un visitante temporal y que respetaba la presencia del 
espíritu. Le pedí que no me persiguiera. A veces vemos una 
especie de sombra por el rabillo del ojo, pero las cosas ya no 
se caen.

Cartas de amor

Durante el seminario Re-Directing: East 2019, Aziza Harmel 
nos habló de su práctica de escribir cartas de amor 
de una institución a otra. ¡Qué excelente manera de 
comunicarse! En 2016, participantes del seminario 

https://u-jazdowski.pl/en/projects/gotong-royong/uczestnicy/intervalo-escola--czas-na-nbsp-przerwe
https://u-jazdowski.pl/en/programme/residencies/projects/re-directing-east/2019


169

RDE 2016, preparamos un objeto-publicación: la forma de su 
cubierta se parecía al furoshiki, una tela japonesa que sirve 
para empaquetar y transportar objetos de varios tamaños. 
Dentro del trozo de tela, amarrados en un manojo, hay mensajes 
y herramientas para futuros usuarios, en particular, futuros 
residentes. Utilizando el aprendizaje compartido como punto 
de partida, Tainá Azeredo dibujó un diagrama de relaciones que 
han surgido durante el seminario. Dorian Batycka describió la 
situación política en Polonia y las acciones que había llevado a 
cabo con un grupo de amigos en frente del edificio Frontex y en 
el Museo del Levantamiento de Varsovia. Małgorzata Kuciewicz 
y Simone de Iacobis entregaron las instrucciones de cómo hacer 
la Manta de Dido, una "arquitectura temporal para reuniones"11, 
que nos acompañó durante el seminario y sirve hasta el día de 
hoy. Renan Laru-an creó un objeto conceptual/rompecabezas, y 
Mika Conradie un puzzle filosófico. En cuanto a mí, compartí un 
simple ejercicio de escucha del grupo. El gesto de hospitalidad 
consistió en un intento de describir el espacio al que llegarán 
futuros invitados, y darles la bienvenida que los propios 
autores no podrán hacer. Nuestro furoshiki es una carta de 
amor enviada a un futuro no definido, a destinatarios no 
determinados.

Juliette

Juliette Delventhal fue nuestra primera jefa de cocina residente. 
Ella me enseñó que la preparación compartida de alimentos 
y la comida comunitaria son un espacio de reunión precioso. 
Incluso antes de llegar me escribió: «Creo que mi propia cocina 
se verá profundamente alterada por esta experiencia. He tenido 

el privilegio de viajar a muchos lugares y cada uno 

11. Así es como los propios artistas se referían a ello.

https://u-jazdowski.pl/en/programme/residencies/projects/re-directing-east/2016
https://u-jazdowski.pl/en/projects/gotong-royong/uczestnicy/17-rde-2016-furoshiki
https://u-jazdowski.pl/en/programme/residencies/residents/archiwum-rezydentow/centrala
https://u-jazdowski.pl/en/programme/residencies/residents/archiwum-rezydentow/juliette-delventhal


170

de ellos, junto con los sabores locales, produjo un cambio 
profundo en mi manera de cocinar. Tengo muchas ganas de 
poder preparar comidas y comerlas junto con la comunidad del 
Castillo Ujazdowski. Me gustaría cumplir mi sueño de una mesa 
grande y larga a la sombra de los árboles, y poder construir 
y usar una cocina de campo simple al aire libre». Durante su 
residencia, luchamos contra barreras institucionales para 
hacer realidad sus sueños. Encontramos un maestro alfarero 
y logramos negociar con la institución el espacio adecuado, 
oculto a la vista de los visitantes del Castillo, detrás de una 
fea cerca de hojalata, en lo que en aquel momento era un sitio 
de construcción desordenado. Unas semanas más tarde, se 
erigió una mesa debajo de los árboles, así como un excelente 
y enorme horno de pan. Su forma era un poco cómica, pero 
funcionaba perfectamente. Juliette fue la anfitriona cariñosa de 
muchas noches inolvidables, enseñándonos a hacer la mejor 
masa de pizza. Pero, sobre todo, creó un espacio en el que esa 
actividad puede continuar. El horno es un pretexto, invita a la 
participación con su presencia física. Las comidas, la cocina y 
las tardes compartidas en ese espacio se han convertido en un 
elemento básico de nuestro programa de residencias artísticas.

Cena en silencio

Querida Marianna.

Tengo el placer de invitarle

a la Cena de la Noche Salvada.

Para asistir a la celebración, deberá conocer 
algunas reglas.

Le rogamos, lea atentamente las siguientes 
instrucciones.



171

Código de vestimenta: elegante como si estuviera celebrando 
el final o el comienzo de algo importante.

La cena tendrá lugar en silencio. Guarde silencio desde 
el momento en que entre al espacio de la cena hasta que 

declaremos el final del silencio.

El silencio durará mucho.

Cuando termine, se servirá una bebida fuerte y se invitará a 
cada persona a hacer un brindis. Piense por qué le gustaría 

brindar esa noche. Es libre de improvisar si lo desea.

La cena tendrá lugar el 16 de agosto de 2012 a las 10 de la 
noche en el patio del Castillo Ujazdowski.

Con nuestros mejores deseos,

Ambra Pittoni y Juliette Delventhal

Todos los artistas residentes en el Castillo en ese momento 
y los miembros del equipo del programa de residencias 
artísticas recibieron en persona esta invitación. A pesar de 
haber ayudado a Ambra y Juliette, no estaba al tanto de los 
entresijos de este misterioso evento. Un año después de que se 
construyera el horno, Juliette regresó a Varsovia con su esposo 
Paweł Kruk y su hija Zoe, para poner un huerto de frutas y 
verduras de permacultura frente al edificio del Laboratorio, 
donde se alojaban los residentes. Por casualidad, la visita 
coincidió con la residencia de Ambra Pittoni, quien durante 
mucho tiempo había tenido el sueño de organizar una cena 
silenciosa en colaboración con una jefa de cocina sensible.

A las 10 de la noche en punto nos encontramos frente al 
Castillo, emocionados y de punta en blanco. A pesar 
de que nos conocíamos y había confianza en el 
grupo, todos nos pusimos nerviosos. No tengo idea 

https://u-jazdowski.pl/en/wydarzenia/we-are-like-gardens
https://u-jazdowski.pl/en/wydarzenia/we-are-like-gardens


172

de cuánto duró la comida. Fue excelente. En gran medida 
se preparó con productos de nuestro jardín. Al principio, el 
silencio era incómodo, pero luego se sintió más natural. El 
vino también nos ayudó a relajarnos. Cuando, por fin, Ambra 
anunció el final del silencio, los brindis que surgieron fueron 
las palabras de gratitud mutua más tiernas. La invitación 
nos había tomado por sorpresa, podría haber sido algo que 
nos incomodase. Pero no fue una trampa, por el contrario, 
nuestras anfitrionas conjuraron un momento en el que el 
silencio hizo que las palabras surgieran y resonaran. Lo que se 
dijo fue importante y significativo. Nunca olvidaré esa noche.

The Saved Night Dinner, Ambra Pittoni y Juliette Delventhal, 
16.08.2012

Anfitrionas de exposiciones

—Marianka, ¡ahora te llevaremos a una visita guiada!— fue lo 
que un día me dijeron las vigilantes de la exposición Gotong 
Royong. Things We Do Together [Cosas que hacemos juntos], 
cuando me reuní con ellas. La exposición tuvo un amplio 
programa público con más de cien eventos. En el espacio 
de la exposición, donde todo fue acción, donde pasamos 
mucho tiempo con artistas y participantes del programa, se 
establecieron vínculos estrechos con las vigilantes. Siempre 
eran observadoras y, a menudo, se unían a la acción. Sin 
embargo, su oferta de darme una visita guiada fue toda una 
sorpresa y realmente me conmovió. De repente, al tomar la 
iniciativa de convertirse en anfitrionas del espacio, alteraron 
la relación entre el curador, la institución y los trabajadores 
auxiliares, que generalmente permanecen en la sombra.

Ese día me enseñaron mi propia exposición de la 
manera más auténtica y conmovedora posible, 

https://www.youtube.com/watch?v=lyKSK4QjBdg&t=
https://www.youtube.com/watch?v=lyKSK4QjBdg&t=


173

transportando la narrativa a la esfera de su experiencia 
personal y sus relaciones con las obras y prácticas 
representadas, y las seguí con los ojos empañados. Al final de 
la visita guiada les pregunté si podrían hacer lo mismo para 
el público. Estaba encantada cuando dijeron que sí. Así surgió 
uno de los eventos más interesantes y populares del programa 
público: Visitas guiadas llevadas a cabo por las anfitrionas: 
Anna Borowska, Ewa Kiełbus, Agnieszka Kłos, Jadwiga Kozera, 
Hanna Wcisło y Jadwiga Wolfman.

La casa del colectivo

Los indonesios son increíblemente hospitalarios, lo puedo 
confirmar ya que tuve la oportunidad de experimentarlo por 
mí misma. Los colectivos artísticos informales, a menudo, 
comienzan invitando a un grupo de amigos a su hogar, y 
el hogar es, a menudo, un espacio abierto también para 
extraños. Existe un continuo e interminable nonkrong: la 
costumbre de pasar el tiempo sin hacer nada, ponerse en 
cuclillas y fumar juntos, y conversar tanto tiempo que al 
final no queda nada más que quedarse a pasar la noche. En 
nuestra cultura, pasar la noche es un acto íntimo que muestra 
una relación cercana entre el anfitrión y el invitado; para los 
colectivos indonesios, es normal. Así es como, por ejemplo, 
opera la Fábrica de arte Jatiwangi en la aldea de Jatisura 
o KUNCI en Yogyakarta. Me gusta mucho la visión de una 
institución de arte como una casa abierta.

Hospitalidad radical

Para terminar, permítanme volver a Zygmunt Bauman 
y su interpretación del filósofo de Königsberg:  
«(...) Kant observó que el planeta que habitamos es 

https://u-jazdowski.pl/en/projects/gotong-royong/programy/program/oprowadzanie-po-wystawie-z-nbsp-perspektywy-opiekunek-wystawy
https://u-jazdowski.pl/en/projects/gotong-royong/programy/program/oprowadzanie-po-wystawie-z-nbsp-perspektywy-opiekunek-wystawy
https://u-jazdowski.pl/en/projects/gotong-royong/programy/program/oprowadzanie-po-wystawie-z-nbsp-perspektywy-opiekunek-wystawy


174

esférico, y consideró con detenimiento las consecuencias de 
ese hecho banal: como todos estamos y nos movemos sobre 
la superficie de esa esfera, señaló Kant, no tenemos otro lugar 
donde ir y estamos por lo tanto obligados a vivir para siempre 
en proximidad y compañía de otros. Mantener distancia entre 
uno y los otros, y más aún ampliarla, es a la larga imposible: al 
movernos alrededor de una superficie esférica terminaríamos 
por acortar la distancia que en un principio pretendíamos 
agrandar»12.

Nadie sabe cuánto tiempo nos queda en este planeta esférico, 
pero si vamos a continuar, será no sólo en compañía de 
otras personas, sino también en proximidad con los hongos. 
Jacques Derrida destacó la necesidad de una hospitalidad 
incondicional y radical. Echando un vistazo más de cerca a 
los hongos, nuestros cohabitantes en el planeta Tierra, se 
puede decir que fueron pioneros en la hospitalidad radical. 
La micorriza es una asociación simbiótica entre ciertos 
hongos y plantas. Las plantas alojan hongos en su sistema de 
raíces y comparten con ellos los productos de la fotosíntesis, 
y los hongos a su vez suministran a las plantas anfitrionas 
los microelementos y compuestos minerales del suelo. El 
alojamiento mutuo es la estrategia subyacente que hace 
posible la supervivencia. La hospitalidad radical (del latín: 
radicalis, de la raíz) de hongos hacia humanos comienza con 
la preparación de la tierra para todo lo que nos es familiar 
hoy en día. Cuando hace miles de millones de años, los 
hongos comenzaron a colonizar nuestro planeta, los primeros 
hongos terrestres derivaron el alimento (mineral) de las 
rocas, convirtiéndolo en el suelo que ahora nos alimenta a 
nosotros.

12. Bauman, Zygmunt, obra citada, p. 102. 



175

Hoy, cuando los estados nacionales protegen diligentemente 
sus fronteras no porosas, mientras que el capitalismo y otros 
sistemas opresivos en los que hemos llegado a vivir están 
introduciendo aún más segregación y jerarquía, es difícil 
para nosotros, la gente común, practicar la hospitalidad 
planetaria. Una simbiosis entre especies podría convertirse 
en la nueva cara de la hospitalidad radical, basada en una 
economía de donaciones incondicional, en virtud de la cual 
estaríamos de acuerdo en coexistir en el planeta en el respeto 
mutuo de nuestras diferencias, en oposición al capitalismo.

Cuando el mundo que nos rodea se esfuerza en hacernos 
renunciar a la fe en la hospitalidad, y las relaciones 
interpersonales parecen impotentes ante la "gran política", 
es precisamente la hospitalidad mutua interhumana y entre 
especies lo que podría llegar a convertirse en la práctica de la 
resistencia cotidiana. Sólo cuando nos atrevamos a activarla 
individual y colectivamente, podremos poner en práctica una 
verdadera protesta.*

* Texto traducido del polaco por Katarzyna Sztarbała



176

Arroz con mango durante el Segundo Encuentro 

de Pedagogías Empáticas, 2018. 



¿ C ó m o 
p o d e m o s 
h a c e r 
v i s i b l e s  l a s 
o p a c i d a d e s , 
s u p e r -
p o s i c i o n e s 
y  c o n t r a -
d i c c i o n e s 
d e  n u e s t r o s 
d i s c u r s o s ?



178

6 preguntas, 12 res-
puestas: micropolítica 
de la co-gestión 
CONVERSACIÓN ENTRE LARUIDOSAOFICINA Y  
CUERPO ESTRATÉGICO

Desde que las Cuerpas y las Ruidosas nos conocimos 
en el Segundo Encuentro de Pedagogías Empáticas, 
hemos mantenido contacto a través de juegos, chats y 
videollamadas. Recientemente tuvimos la oportunidad de 
colaborar en proyectos que nos permitieron acompañarnos en 
nuestros procesos y convivir en nuestros diferentes contextos, 
México y Costa Rica. Cada colectivo es una triada1 y al 
trabajar juntas fue inevitable convertirnos en espejos mutuos, 
donde pudimos observarnos en lo común y lo disímil. 

Este es un juego más a la distancia. El ejercicio implicó 
identificar posibles preguntas y respuestas en torno a 
nuestras dinámicas como colectivos, permitiéndonos hablar 
de los lugares, situaciones o momentos del trabajo colectivo 
que nos plantean un dilema y que siguen en proceso de 
negociación. Este juego, sencillo pero significativo, se planteó 
desde nuestro léxico de trabajo, con las palabras reales o 
inventadas que nos permiten pensarnos y abrazar nuestros 
puntos de disenso tanto como los de consenso. 

1. LaRuidosaOficina somos Mariela Richmond, Catalina 

Tenorio y Marga Sequeira, y Cuerpo Estratégico Hellène 

Aligant, Marcela Bórquez y Amado Cabrales. 



179

1. ¿Cómo sobrellevar la crisulencia? 

Crisulencia: Mucha crisis ante las decisiones. Estado 
alterado. Sentir la conciencia nublada. Falta de claridad para 
tomar decisiones. Susceptibilidad máxima. 

CE: Entendemos la crisulencia como un estado o síntoma 
que, sea experimentado de manera personal o colectiva, 
es recurrente. Para sobrevivir la crisis, tenemos que 
partir de que va a suceder. Como a una fiebre, no hay 
que ignorarla o puede llegar a descontrolarse y poner en 
peligro la armonía del colectivo y el trabajo alcanzado.

LRO: Debemos validar que:

A.  Cada una tiene sus necesidades.

B.  Cada una tiene sus prioridades.

C.  Cada una tiene sus crisis.

CE: La tarea es observar cuidadosamente la crisis para 
entender qué nos quiere decir y dejarnos guiar por ella 
cuando nos llama a seguirla. Las circunstancias nunca 
van a ser las óptimas, podemos aceptar la crisulencia 
como principio de una mutación, y la mutación como 
germen de creación.

LRO:

—— Buscar formas de medirnos las energías 
individuales: “Termómetro de emociones”.

—— Escuchar atentamente. Abrazar la 
vulnerabilidad de la otra y sentirnos 
vulnerables. Empatizar. 

—— Decir francamente. Comunicar la crisis. 
Marcar los límites y exponer las necesidades.



180



181

—— Exponer-compartir la carga mental en relación a 
proyectos-trabajo / Descargar la carga mental: 
tener menos responsabilidades.

CE: Notamos que la crisulencia puede nutrirse de situacio-
nes personales y contextuales tanto como de la carga de 
trabajo desproporcionada. Para evitar el desgaste y que el 
trabajo colectivo no alimente la crisulencia, es necesario 
hacer ejercicios regulares de diagnóstico y redistribuir el 
trabajo y el descanso —emocional, mental y físico— siem-
pre que se requiera, cuidando los tiempos que cada unx 
necesita. La receta es mucha escucha, honestidad, confian-
za y cuidado mutuo.

LRO:

—— Saber decir “no”. Si ya es muy tarde para renunciar, 
repartir las labores que sean menos sufridas para el 
vértice crisulento. 

—— Descansar. Se vale tomar distancia.

—— Compartir los tiempos de descanso, también a la 
distancia.

—— No reclamar/castigar por la necesidad de modificar 
la participación. 

—— Honestidad radical —¿cómo?: “Tómbola de la 
honestidad” (no existe aún, es sólo una idea que 
necesitamos materializar, pero que nos parece 
necesaria).

2. ¿Cómo vivir nuestra intensidad sin morir en 
el intento? 

Intensidad/Intensidá: Pasión extrema. Capacidad 



182

para trabajar extra con tal de que salga “mejor”. Siempre tener 
algo que decir de todo. Hiper-criticidad. Más ideas-más ideas-
más ideas-más-siempre. Querer más. Llevar los argumentos/
propuestas hasta el final. 

LRO:  La intensidad no está mal. 

—— Reconocer nuestra intensidad individual / colectiva.

—— ¿Dónde queremos colocar nuestra energía individual 
en lo colectivo? ¿Qué tanta? 

—— Si bien es una potencia, hay que asignarle rangos de 
trabajo y espacios seguros de acción. 

—— Reconocer nuestras necesidades individuales / 
colectivas. Evitar colocar nuestras necesidades 
individuales dentro de las colectivas.

CE: La intensidad es energía buena cuando se emplea de 
forma adecuada. Pero pensarla como estado permanente 
e indispensable desgasta y desilusiona. En un contexto 
de autoexplotación como condición general de vida 
del sistema capitalista, solemos acumular proyectos y 
compromisos, considerando la sobrecarga de trabajo 
como sinónimo de éxito laboral. 

LRO: ¿Cómo compartir y priorizar los tiempos? 

—— Poner límites: tiempo/espacio. Saber cuándo 
parar. 

—— Balance entre los tiempos de los proyectos 
personales con los del colectivo.

—— Encontrar espacios para nuestro tiempo 
colectivo sin irrespetar nuestros tiempos 
individuales. 



183

—— Ubicar/encontrar espacios de nuestros 
tiempos individuales sin descuidar el tiempo 
colectivo. 

CE: Para remediar al mandato de la intensidad, hay 
que aplicarla sólo donde se requiere, planear tiempos 
específicos, tareas con un fin y momentos de ocio. 
Recordar que decir “no” es una opción, “no ahora”, 

“no gracias”, “en otro momento”. En lugar de 
partir de la hipótesis, llevar el enfoque hacia 
la acción. Partir de situaciones concretas para 



184

tener un plan de trabajo con temporalidades regulares 
y retroalimentación diaria. ¡Cuidarnos! Confiar, apoyar 
el colectivo poniendo una atención precisa a nuestras 
prácticas. Darnos espacio, tener pausas, ser conscientes 
de lo que cada quien puede, quiere, y aceptarlo. Regular 
los tiempos de participación, no con equivalencia, sino con 
reciprocidad. 

LRO: 

—— Ociar juntas y ociar separadas. 

—— Confiar en las otras. No siempre empujar hasta el 
final todo.

—— Consenso antes que votación. Sin embargo, aceptar 
la mayoría.

—— Escuchar más que opinar. No siempre hay que  
decir algo. 

CE: La intensidad es la evidencia de nuestros límites 
y posibilidades. Aceptarlos no es una falla, es una 
necesidad para entender la diferencia entre dedicación y 
desgaste, y aprender de ello.

3. ¿Cuándo aceptamos el pago en especies?

Pago en especies/trabajo no remunerado: Cuando no hay 
remuneración económica del todo o no hay como debería. 
Cuando no hay plata pero hay una expectativa de algo más: 
CV, contactos, exposición, viajes, etc. 

LRO: Las posibilidades de trabajo no siempre son increíbles, 
de hecho pocas veces lo son, y aunque suene 
doloroso, es la verdad. Entonces, ¿de qué manera 
establecemos los vínculos laborales, con quiénes 



185

y de qué forma? Confiamos en el trueque como ejercicio 
político, pero sabemos que vivimos en el capitalismo. El pago 
en especie juega sólo si todxs estamos de acuerdo en perder 
un poquito. No romantizar la precariedad. 

CE: Ante la tendencia creciente a las propuestas no 
remuneradas, aprender a decir “no” se vuelve muy 
importante. Nuestro trabajo tiene un valor simbólico y 
afectivo que debe ser reconocido; es por ello que, cuando 
notamos una falta de claridad en el aspecto financiero, la 
respuesta inicial debe ser una negativa. Sea cual fuese el 
motivo de la omisión de pago, esta situación no se debe 
normalizar ni mantener indefinidamente, y eso se tiene que 
recalcar al negociar con cualquier interlocutor. 



186

LRO: Juega cuando:

—— Hay algo que “me emociona” / hay afectos y 
resonancias.

—— Da placer brutal / ¡es muuuy sexy! 

—— Implica lúdica / reflexión con colegas-amigues. 

—— Es un aporte para construir en proceso y en 
colectivo.

—— Son espacios de crecimiento ñoño.

—— Se trata de responsabilidad y coherencia  
ética (reciprocidad). 

CE:  Por otro lado, si se trata de proyectos que nos 
apasionen o que vengan de espacios, colectivos u 
organizaciones independientes, ser selectivos, ser 
empáticos, evaluar los factores de oportunidad versus 
los factores de pérdida tanto económica como de tiempo. 
Definir hasta dónde o en qué términos queremos participar 
y asumir las implicaciones sin remordimientos, tratando de 
tener la posibilidad de reformular las condiciones de trabajo 
ante la ausencia de un salario. Es importante considerar 
(incluso cuando el trabajo es remunerado) quiénes serán 
los públicos con quienes se interactúa, quién contrata, por 
qué el pago no es una posibilidad, y qué connotaciones 
políticas se desprenden de nuestra participación.

LRO: No todas en todo > Si alguien no quiere especies, 
puede perfectamente no jugar.

4. ¿Cómo integrar el goce y el disfrute en el 
trabajo y alimentarlos para mantenerlos vivos?



187

Goce: Placer experimentado al hacer, crear o compartir un 
saber/sentir con lxs otrxs. Satisfacción derivada de una 
determinada acción.

LRO:

—— Preguntándonos primero qué nos da goce y 
disfrute. 

—— Celebrando lo que nos emociona y alegra.

—— Comiendo rico juntxs. 

—— Descansando cuando es necesario.

—— Priorizando el cuido y el autocuido. 

—— Practicando la fiesta siempre. 

CE: La clave está en hacer cosas que nos hagan 
gozar. Parece redundante, pero esto requiere del 
hábito de preguntarnos en qué tareas y proyectos 
encuentra cada quien este goce, y mantener un diálogo 
abierto para expresar cambios en nuestros deseos y 
necesidades respecto al proyecto en conjunto. Para 
hacer gozoso el trabajo colectivo, hay que disfrutar 
del trabajo juntxs. Tenemos que cuidar que lo que 
hagamos se sienta bien y no como una obligación. 
No todas las labores son fáciles de disfrutar, pero 
podemos aligerarlas al distribuirlas, evitando que se 
acumulen. El goce colectivo se da también en compartir 
la emoción de abordar una nueva problemática o un 
nuevo proyecto. El ocio es otro espacio importante de 
disfrute compartido, tenemos que cuidarlo y procurarlo, 

marcando una línea flexible pero clara entre 
ocio y trabajo, para evitar frustraciones.



188

LRO:
—— Tomando vino (o el alcohol de su preferencia) 

en las reuniones/situaciones que lo ameriten.

—— Incluyendo música en las sesiones de trabajo y 
en las mediaciones.

—— Compartiendo sin vergüenza las ideas raras y 
locas. 

—— Erotizando los procesos con estímulos diversos 
y nuevos. 

—— Sacando a patadas la culpa de las relaciones y 
los procesos. 

—— Parando cuando no se puede seguir más. 

CE: Necesitamos reconocer nuestra labor desde dentro y 
apreciar las diferentes formas de materialización de nuestros 
esfuerzos, como cuando concluimos un proyecto o vemos 
a los participantes disfrutando de explorar cosas nuevas. 



189

El disfrute en nuestras actividades de grupo depende de 
practicar ahí estos mismos principios. También nutrimos 
nuestro goce al reconocer a aliadxs y agradeciendo a las 
personas que creen y apoyan nuestro trabajo. 

5. ¿Cómo mantenerse coherentes con las ideas que 
promovemos en la forma de organizar el trabajo 
colectivo?

Coherencia: La adecuación entre prácticas colectivas 
e individuales y los ideales que las motivan; para ser 
coherentes, cualquier distancia entre éstos tendría que 
responder a una búsqueda que sigue en proceso y no una 
omisión. Acción discursiva (discurso acuerpado) que diluye la 
diferencia entre hacer y decir. 

LRO: Queremos contar una anécdota para ejemplificar 
la respuesta desde nuestra experiencia. Creemos en 
que, dependiendo del contexto de trabajo, es importante 
“tocar, no dominar”2.

El año pasado trabajamos con una asociación de vecinos 
en una comunidad. La mayoría en el grupo eran personas 
evangélicas neopentecostales. Sabíamos que eso, en el 
contexto actual, era un tema significativo desde muchos 
lugares —no por la religiosidad, sino por la micropolítica 
(moral y económica) que promueven los pastores y 
sus templos. Sabíamos también que no podíamos ser 
confrontativas al manifestar nuestra posición al respecto, 
porque esa confrontación crea distancia, no permite 

2. Taller Tocar, no dominar impartido por Diego del 

Pozo. Véase:  http://www.bienalcentroamericana.

com/2016/08/05/taller-tocar-no-dominar/

http://www.bienalcentroamericana.com/2016/08/05/taller-tocar-no-dominar/
http://www.bienalcentroamericana.com/2016/08/05/taller-tocar-no-dominar/


190

vínculo, ni diálogo, ni horizontalidad, ni encuentro. Pero 
al mismo tiempo teníamos muy claro que la educación es 
política y que la posibilidad de comunicar y transformar 
depende de la empatía, por lo que no confrontar tampoco 
equivalía a quedarse calladas. Había que mediar-nos las 
diferencias.

El tema que la comunidad quería abordar era la 
memoria del barrio, y una de las propuestas fue 
invitar algunas personas mayores a narrar historias 
tomando café. Así que, durante el proceso de 
selección, decidimos mencionar lo importante de 
tener en cuenta que quienes suelen ser reconocidos 
y recordados en una comunidad son los hombres, 
siempre visibles, siempre sus nombres en los títulos de 
propiedad y en los espacios públicos; mientras que las 
mujeres, teniendo papeles igual de importantes en la 
construcción de la comunidad, aportando, sosteniendo 
y facilitando el trabajo físico de ellos con su trabajo de 
reproducción, han sido totalmente invisibilizadas. Lo 
hicimos con un poco de temor de que se nos tachara 
bajo la “ideología de género”, que se creara una barrera 
o se perdiera la confianza. Igualmente intentamos 
ser flexibles pero claras. Colocar nuestra perspectiva 
feminista tenía la intención de complejizar la discusión, 
de aportar otra mirada, de sugerir una herramienta. 
Un tema como ese que parece muy sencillo en ciertos 
espacios, ahí era muy complejo. Sin embargo, para 
nuestra sorpresa, reaccionaron muy al contrario de lo 
que imaginamos, principalmente las mujeres. Hablaron 
con libertad de cómo tradicionalmente las mujeres de 

sus familias habían sido dejadas al margen, 
de sus abuelas, de sus vidas. Encontramos, 
inesperadamente, un lugar en común. 



191



192

CE: Tanto el arte como la educación arrastran prejuicios y 
vicios implícitos en las jerarquías de poder y conocimiento 
que reproducen con sus públicos. Para mantenernos 
coherentes y a distancia de la repetición de estas 
prácticas, tenemos que reflexionar personalmente quiénes 
somos, qué hacemos y qué queremos hacer antes de pensar 
en colectivo. Desde el conocimiento de las aspiraciones 
individuales podemos entender mejor las aspiraciones 
como grupo e identificar si un proyecto, una estructura o un 
comportamiento, no es coherente con éstas. 

Promovemos la empatía y buscamos “otras maneras” de hacer, 
de acercarnos, de pensar, pero ¿qué significan estas cosas para 
nosotras? Una manera de definirlas podría ser a través de un 
manifiesto en el cual pensemos y revisemos nuestras prácticas, 
tanto internas como externas, manteniéndonos abiertxs a la 
posibilidad de replantearlas cuando sea necesario. En todas 
estas posibilidades, el uso del lenguaje y el uso distribuido de la 
palabra se refleja en las formas en las que dividimos el trabajo, 
negociamos y pensamos espacios para interacción entre 
nosotrxs y lxs participantes. 

Nuestra posición desde el arte y la educación se basa en 
ideales de emancipación del conocimiento, que dan cabida a 
que sea una práctica colectiva, no jerárquica, que ocurra en 
el cuerpo, y parta de la empatía, el diálogo y la no violencia. 
Para mantenernos coherentes al respecto, estos ideales deben 
tener eco con lxs participantes durante y fuera del taller. Esto 
a la par de modelar un espacio permeable y seguro al interior 
del colectivo, reformular los afectos y los procesos de trabajo 
desde una óptica no empresarial sino experimental, donde 

nuestro trabajo sea una reflexión sobre lo que nos 
afecta.



193

6. ¿Cómo aprender de los errores internos y externos para 
sanar como colectivo?

Sanar: Restituir a alguien/algo la salud que había perdido. 
Hablamos de sanación como aquello que contrarresta actitudes 
conflictivas y potencialmente tóxicas.

LRO: Sanar es una palabra compleja, no estamos seguras 
de que a nosotras nos funcione en nuestro trabajo. 
Cuando leímos juntas la pregunta, nos hizo ruido pensar 
en sanación, quizá porque la palabra nos remite a una 
especie de rehabilitación y a su contrario: enfermedad 
o malestar. Una especie de premisa Ruidosa sería evitar 
que el espacio colectivo se intoxique hasta necesitar un 
rehab. Intentamos cuidarnos entre nosotras y también a 
LaRuidosa como un ser vivo. Prevenir para no rehabilitar.

CE: Nosotrxs pensamos importante evocar el verbo sanar 
en relación a nuestro contexto de trabajo. Desde 
la experiencia de Cuerpo Estratégico podemos 
ver que el trabajo colectivo es vulnerable a 



194

padecimientos potencialmente tóxicos al igual que 
cualquier otra forma de colectividad. Nos reconocemos 
como un colectivo disfuncional en búsqueda de 
herramientas para la sanación. Creemos que estas 
respuestas son un principio de reflexión sobre la forma 
de elaborar esas herramientas en colectivo. 

LRO: Lo que podemos aportar (asumiendo que no 
estamos absolutamente libres de necesitar sanar en 
algún momento) es que lo que identifiquemos como error, 
molestia o hasta dolor, lo debemos lograr conversar 
abierta y directamente siempre, quizás hasta que se 
convierta en una práctica mucho más cotidiana y ligera 
de lo que es actualmente. Y aunque aparentemente lo 
tenemos bajo control, nos lo repetimos siempre para no 
vernos tentadas a olvidarlo. Sabemos que la honestidad 
puede ser incómoda. Confiamos en hacernos parte de 
las evaluaciones de los aprendizajes colectivos y en 
exigirnos inestabilidad en la práctica para estar atentas 
a la crítica entre nosotras y hacia los procesos en los que 
nos involucramos. 

CE: Si se habla de responsabilidad afectiva, nos parece 
importante también asumir las implicaciones prácticas 
y sensibles que lleva este compromiso hasta en el 
modelo de hacer y crear. Tener la distancia y paciencia 
suficiente para poder identificar las dinámicas que 
no son saludables y demostrar la voluntad sincera de 
mejorarlas. El primer paso para sanar sería aprender a 
reconocer colectivamente el error de forma práctica y 
objetiva, sin culpar ni prejuiciar. Es decir, no ahondar 

en los propios errores, sino en el detonador 
de la problemática para abordarla de raíz. 
Una forma de hacerlo puede ser a través de 



195

evaluaciones internas: revisar y revisitar nuestros 
trabajos, desglosar los objetivos de diferentes proyectos 
para poder compararlos con sus resultados. Evaluar no 
sólo parámetros tangibles, sino también sentimientos, 
sensaciones, recuerdos e impresiones. Prestarse a más 
ejercicios de autoconocimiento como éste, para tener 
más transparencia sobre cómo estamos imaginando 
al colectivo, y entender mejor cuáles son nuestras 
exigencias y las de lxs demás. Reconocernos y cuidarnos 
mejor, ser conscientes de que podemos aprender mucho 
de las personas con las que colaboramos. Nos parece 
importante aprender de lxs demás para compararnos 
mejor, alejándonos de los juicios de valor y basándonos 
en la empatía, intentando vernos en lxs otrxs más que 
contra ellxs. Crear alianzas, colaboraciones, redes 
de trabajo honestas que funcionen como cómplices y 
apoyos.



196

—— v

How to change the world, a little bit. Monday Lectures: 

Faculty of Arts, Music and Design (KMD) Bergen, 2019. 



—— v

¿ S e  p u e d e 
p o n e r  l a 
f a l i b i l i d a d 
e n  e l 
c e n t r o  d e l 
a p r e n d i z a j e ?



198

Conversación 
ficcionada
YULY RIAÑO Y DIANA SALAS

Este es un texto a manera de conversación ficcionada. 
Inicia con un capítulo denominado Control C - Control V que 
recopila un diálogo entre dos personas reales, que disertan 
alrededor de los conceptos de interés: copia, réplica y 
apropiación. Más que un escrito que los defina, evidencia una 
capa de pluralidad de voces en torno a estos temas. 

A este diálogo se suman distintos autores que, a manera 
de coloquio, exponen sus reflexiones. Esta charla fabulada 
pone en el mismo lugar versiones disímiles provenientes de 
diferentes disciplinas. Este escrito copia, apropia y replica 
ideas de otros, trayendo algunas definiciones y preguntas 
desde citas, referencias, interpretaciones y obras. 

1. Control C - Control V 

Más que una función de Windows 

o comandos que funcionan con el click derecho

una acción de decir, hacer, escribir lo mismo que 
alguien dijo, hizo o escribió

más que instrucciones humano - interfaz

o transferencia de algo de un lugar a otro 

o un atajo 



199

o una composición y reorganización de todo tipo de 
ideas, textos, imágenes, discursos

o una creación de un duplicado de un texto, archivo, 
documento

una traslación de algo de un lugar para hacerlo propio

una captura y migración de datos

es una idea que se popularizó en los ochentas con los 
sistemas operativos de la computadora Macintosh

-------

D.S: Para un taller en el museo, desarrollamos con mi 
compañera un material que proponía varios ejercicios. 
En el taller participó una persona de otro museo y nos 
pareció buenísimo como posibilidad de intercambiar 
ideas. Tiempo después, fui a un taller similar al lugar 
donde trabajaba esta persona y recibí un material con 
las mismas características… Estando yo allí presente, 
esa persona no reconoció que era prácticamente igual, 
salvo algunas palabras. Después lo conversé con mis 
compañeras y una de ellas dijo que no creía que hubiera 
problema, que si nos había copiado era porque estaba 
bien, era motivo de orgullo...Yo aún tengo dudas al 
respecto, pues creo que es bueno reconocer el trabajo de 
otros y sus aportes.

Y.R: A nosotros también nos pasó algo así, precisamente 
con material educativo. Lo que sucedió fue que nosotros 

compartimos ese material con un equipo de personas. 
La idea era crear algo nuevo en conjunto y, en 
un encuentro que tuvimos de educadores, nos 
compartieron un material con ejercicios muy 

similares, otros tenían el mismo nombre y así. 



200

Claramente nos sorprendimos y en ese momento no 
supimos qué hacer. Todo quedó ahí. 

D.S: Esto que nos pasó me hace pensar que la idea de 
copiar es muy controversial y a propósito encontré una 
cita de Walter Benjamin que dice: «En nuestro tiempo 
la única obra realmente dotada de sentido, de sentido 
crítico, debería ser un collage de citas, fragmentos, ecos 
de otras obras»1. Y pareciera que en este sentido, la 
posibilidad de copiar y juntar muchas referencias, puede 
dar pie a algo mejor. 

Y.R: Es una cita esperanzadora, porque nos hace ver que “una 
buena obra” debería ser una suma de otras. Y quizás es todo lo 
contrario a lo que nos pasó, lo que decíamos es el resultado de 
algo más parecido a una apropiación de ideas sin reconocer la 

fuente. En todo caso, esperemos que esta conversación, más 
que un collage de puntos de vista, sea un buen inicio para seguir 

pensando en lo que es la copia, la réplica y la apropiación. 

D.S: Creo que esos conceptos pueden tener distintos 
sentidos, ¿sabes? Por ejemplo, la copia se asocia con la 
imitación, así como con el plagio y el robo. 

Y.R: Sí, estos tres conceptos tienen distintos puntos de 
vista, unos más positivos que otros, digámoslo así. Es 

decir, pensar en la copia como un proceso de imitación 
y observación es parte del proceso de aprendizaje, 

aprendemos imitando. Pero estoy de acuerdo con que en 
ciertas ocasiones puede convertirse en un fraude o en 

robo descarado de ideas, procesos, imágenes, etc. 

1. En Furió Vita, Dolores, Apropiacionismo de imágenes, 

found footage. https://riunet.upv.es/bitstream/

handle/10251/37019/APROPIACIONISMO.pdf?sequence=1

https://riunet.upv.es/bitstream/handle/10251/37019/APROPIACIONISMO.pdf?sequence=1
https://riunet.upv.es/bitstream/handle/10251/37019/APROPIACIONISMO.pdf?sequence=1


201

D.S: En los museos es común usar réplicas de obras 
que no se pueden exhibir por alguna razón. Hay otras, 
normalmente con materiales diferentes a los de la pieza 
original, que se usan como reproducciones didácticas 
con fines educativos, por ejemplo para personas con 
discapacidad visual. Sin embargo, hay réplicas ilegales, 
relacionadas con la falsificación o el pirateo.

Y.R: Cierto, cuando pienso en la palabra réplica, 
indiscutiblemente recuerdo lo que sucede con algunas 

obras, en donde hay un original y este tiene varias 
copias, a manera de obra múltiple. 

D.S: Ajá, como en el caso de los grabados o las esculturas 
que se hacen a partir de moldes. En los dos casos, se obtiene 
una determinada cantidad de copias de la misma pieza. 

Y.R: Pero sin saber mucho de otras disciplinas, pienso en 
la idea de la réplica desde el concepto de prototipo, como 

un proceso previo a la concepción de un diseño. Aunque 
pensando un poco más en la diferencia entre el original 

y la réplica, viene a mi mente los zapatos que venden 
en San Andresito2, todos sabemos que la mayoría de 

estos son imitaciones de los originales, una fabricación 
falsa y una manera de comercializar ilícita o, como tú lo 

mencionaste, pirata. 

D.S: Aunque son procesos distintos, copiar y replicar se 
entienden como sinónimos y a veces no es tan claro 
establecer las diferencias entre una acción y otra. 
La palabra apropiación se refiere a tomar posesión 
de alguna cosa, como una idea, por ejemplo, por lo 

2. Renombrado sector de comercio en Bogotá de ropa, 

calzado, electrodomésticos, licores y cosméticos.



202

que se considera un delito, aunque en el arte existe el 
apropiacionismo como práctica que data de la década 
de los setenta, en la que los artistas recurren y usan 
imágenes ajenas para dar lugar a obras propias. 

Y.R: Claro, el apropiacionismo no oculta la referencia, 
sino que la muestra directamente y se reafirma como una 

práctica artística asumiendo que es moralmente correcta. 
Entonces se dice que se crea a partir de algo y se da la 

cara, haciendo más que evidente de dónde viene la idea. 
Así que se inspira en una obra y se considera que se hace 

algo nuevo a partir de ella. Como diría Avelina Lésper: 

«La apropiación en su sentido exacto, sin eufemismos, es 
cuando una persona copia o toma la obra de otro para 

incorporarla a su obra adjudicándose la autoría. Eso, 
que está al mismo nivel del plagio, es catalogado por 

el arte contemporáneo como una búsqueda estética. La 
obra de otro artista, en su condición de cosa, se unifica 

como objeto y soporte susceptible de “elegirse” para ser 
alterado, copiado e intervenido por otro artista»3.

D.S: Antes de seguir, tengo el meme perfecto…

3. Lésper, Avelina, El fraude del Arte Contemporáneo, 

Fundación Malpensante, 2016.



203

2. Copiar no es crear, pero se parece

D.S: Pareciera que copiar no es crear, pero se parece. 
«Metafóricamente, muchos creadores representan esta 
situación. Por ejemplo, Pablo Picasso decía irónicamente 
que si había algo que robar, lo robaba; Martha Graham 
a su vez afirmaba, ‘robo lo mejor donde quiera que esté 
(Platón, Picasso, Bertram, Ross), soy una ladrona y me 
honro de ello... pienso que conozco el valor de lo que 
robo y lo atesoro como una herencia y un legado’ y el 
iconoclasta Marcel Duchamp suponía que, eligiendo algo 
perteneciente a un periodo anterior y adaptándolo al 
trabajo propio, se podían conseguir líneas creadoras»4. 
Aunque hay una delgada línea entre la descarada 
acomodación o reproducción de una idea a otro contexto, 
y la investigación e incorporación de referentes y 

4. López, Ricardo, Crear o copiar... ¿Cuál es la diferencia?, 

2009. https://scielo.conicyt.cl/scielo.php?script=sci_

arttext&pid=S0034-98872009000100019

https://scielo.conicyt.cl/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0034-98872009000100019
https://scielo.conicyt.cl/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0034-98872009000100019


204

metodologías con la posibilidad de aportar diferencias 
sustanciales a lo concebido inicialmente.

Y.R: Cuando dos cosas se parecen demasiado, es 
indiscutible que se pone en duda el origen de alguna 

de las dos, sin embargo hay un espacio mínimo entre el 
respeto por la propiedad ajena y el conocimiento de que 

nada sale de la nada. Todos creamos partiendo de algo 
que ya existe, ideas, elementos, tiempo, espacio, etc. 

Partimos de algo que está o que ha sido creado por otro y 
usamos muchos términos para denominar de dónde viene 

lo que hacemos. Palabras como referentes, inspiración, 
homenaje, cita, nos sirven para darle sentido al origen 

de nuestras ideas. Sin embargo, estas pueden pasar 
a convertirse en otra cosa que no queremos que sea, 

dependiendo el uso o el abuso que hagamos de lo que 
tomamos prestado. 

D.S: La creación se nutre de procesos anteriores. 
En palabras de Ricardo López: «En el acto creativo 
siempre se encuentra un conjunto de recursos o hechos 
conocidos, pero proyectados en una nueva dimensión. 
Sin duda, crear tiene mucho de recrear. Los griegos del 
período clásico decían: ‘Había un Pilos antes de Pilos, 
y un Pilos aun anterior’; y Nietzsche llegó a decir: ‘No 
es ser el primero en ver algo nuevo, sino en ver como 
si fuesen nuevas las cosas viejas y conocidas, vistas y 
revistas, lo que distingue a los cerebros verdaderamente 
originales’»5. Creo que es interesante apropiarse de otras 
ideas si se da como un diálogo, con la posibilidad de 

5. López, Ricardo, Crear o copiar... ¿Cuál es la diferencia?, 

2009. https://scielo.conicyt.cl/scielo.php?script=sci_

arttext&pid=S0034-98872009000100019

https://scielo.conicyt.cl/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0034-98872009000100019
https://scielo.conicyt.cl/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0034-98872009000100019


205

reinterpretar y adaptar estrategias y metodologías de 
los procesos desarrollados, de acuerdo al contexto y las 
necesidades, como en nuestro caso, de la institución y la 
comunidad. Este proceso sólo puede generar continuidad 
y enriquecimiento para las dos partes, en la medida en 
que sea el resultado de la relectura, revisión y análisis de 
aprendizajes y errores anteriores, con el interés de llevar 
la propuesta inicial más allá, de proyectarla para obtener 
otros o mejores resultados. 

Y.R: Lo que dices me hace pensar en los procesos de 
creación y en las licencias Creative Commons que aporta 

permisos legales de todo tipo de obras creativas para 
copiar, distribuir, editar, remezclar, etc.

D.S: Claro, aunque no siempre registramos lo que 
hacemos, si tomamos alguna referencia, es importante 
citarla. Es como cuando se escribe, ¿no? Es importante 
reconocer la autoría de las ideas que utilizamos, 
parafrasear y resumir al autor original, usar las 
comillas, incluir la bibliografía con las referencias de las 
fuentes… De otra forma es plagio, pues no reconocer la 
autoría y hacer pasar como propia u original cualquier 
obra literaria, científica o artística, legalmente es 
una infracción al derecho de autor. ¿Dónde queda el 
reconocimiento de la propiedad intelectual y los derechos 
de autor? 

3. Conversación ficcionada entre autores

1ra Parte: Copia, imitación y creación

A.L: Las bases del aprendizaje están en la 
imitación: vemos y repetimos, escuchamos y 



206

repetimos. Una vez hemos integrado esta información 
a la memoria, somos capaces de crear nuestra propia 

información. La historia del arte ha ido evolucionando a 
partir del esfuerzo de copiar la naturaleza y la realidad, 

para reinterpretarlas o reinventarlas6.

K: En el japonés hay muchas palabras que significan 
“copiar”, pero muchas de ellas se alejan bastante del 
concepto de “copiar” occidental y se acercan más al 
concepto de “reflejo”, y el reflejo de algo a veces puede 
ser incluso más bello que el original. De hecho, hoy en día 
el idioma japonés incluye la palabra inglesa “copy”  
(コーピー), que se utiliza cuando se quieren referir 
a copias exactas, utilizado por ejemplo en la jerga 
informática. En este texto voy a utilizar la palabra 
“copiar” en el sentido japonés de “observar un patrón 
original, buscar los puntos clave de ese patrón e intentar 
hacerlo mejor”, mientras que cuando quiera utilizar el 
sentido negativo occidental utilizaré la palabra “imitar”7.

L.M: El caso de copiar no es imitar, sino tomar algo y 
mejorarlo, llevarlo a otro nivel, a uno insospechado que ni 

su creador hubiera imaginado8.

6. Lésper, Avelina, El fraude del Arte Contemporáneo, Fundación 

Malpensante, 2016.

7. Kirai, Copiando, adaptando, asimilando y mejorando – Parte 1, 2007. 

http://www.kirainet.com/copiando-adaptando-asimilando-y-

mejorando-parte-1/

8. Maram, Luis, La diferencia entre crear y copiar, 2012. 

https://www.luismaram.com/la-diferencia-entre-crear-y-

copiar/

http://www.kirainet.com/copiando-adaptando-asimilando-y-mejorando-parte-1/
http://www.kirainet.com/copiando-adaptando-asimilando-y-mejorando-parte-1/
https://www.luismaram.com/la-diferencia-entre-crear-y-copiar/
https://www.luismaram.com/la-diferencia-entre-crear-y-copiar/


207

A.L: Leonardo pintó dos versiones de La Virgen de las 
rocas. La primera (1483-1486) se encuentra en el Museo 
del Louvre y la segunda (1495-1508) en la National 
Gallery. Al margen de las dudas que presenta la autoría 
de la segunda, la realidad es que la copia realizada a 
partir de la primera versión es una obra maestra que 
soportó una mala restauración. Esa es la otra vertiente 
de una copia: hacer del ejercicio de la reproducción un 
camino para profundizar en un tema, llevándolo tal vez a 
sitios inimaginables. Estas copias parten de un original 
que inspira al artista en la creación de variaciones que 
multiplican la obra hacia universos no explorados antes9.

S.F: Las imágenes poseen altas cargas de contenido 
político, así como diferentes niveles y posibilidades 

interpretativas, y es ahí donde trabajan estas prácticas: 
entendiendo las imágenes que nos rodean como 

signos que no guardan con sus significados más que 
una relación lábil. Los significados se pueden, por 

tanto, cuestionar, superponer, multiplicar, modificar, 
tergiversar10.

A.L: Crear a partir de una obra es un salto al vacío; el 
artista se puede quedar detrás del original, no alcanzar 
a ofrecer algo distinto o exhibir sus limitaciones, y de 
todas formas existe un aprendizaje. En otras ocasiones, 
la aventura da frutos que son memorables e implican un 
paso adelante en nuestra visión del arte. La recompensa 

9. Lésper, Avelina, El fraude del Arte Contemporáneo, Fundación 

Malpensante, 2016.

10. Fernandez Álvarez, Sofía, Los orígenes del 

apropiacionismo: postmodernidad y crítica, 2015. https://

original-vs-copy.interartive.org/2015/07/apropiacionismo

https://original-vs-copy.interartive.org/2015/07/apropiacionismo
https://original-vs-copy.interartive.org/2015/07/apropiacionismo


208

de esta aventura está en tomar ese planteamiento original 
como un punto de partida y llevarlo lo más lejos posible11.

2da Parte: Apropiación

A.L: Las apropiaciones, la producción en serie y el ready-
made buscan frivolizar, destruir y denigrar el arte. En 
el trabajo artístico creativo es donde el arte encuentra 
caminos para la investigación y evolución12.

R.R: La práctica de apropiación niega, así, el carácter 
valioso y subversivo de conceptos como “originalidad”, 

“autenticidad”, “expresión”, “liberación” o “emancipación”. 
Por ello tiene su más importante campo de acción en la 

crítica de las nociones exigidas por el sistema de ordenación 
moderno para la conformación de los principios básicos de 

la historia del arte: originalidad, autenticidad y presencia. 
Su cuestionamiento implica también el de las formas 

tradicionales de recepción e interpretación de las obras: 
tradición, influencia, desarrollo y evolución. Se trata, 

seguramente, de la más intensa reclamación de terminar con 
el sistema historicista de pensamiento que surge a mediados 

del s. XIX basado en un desarrollo cronológico continuo que 
tiende siempre a conciliar la incompatibilidad, a universalizar 

y “psicologizar” todo conocimiento a base de trazar su 
curso en un infinito regreso a los orígenes. Frente a ello, la 

apropiación crítica implica una constante dislocación de la 
linealidad de los discursos, y la ruptura de su continuidad13.

11. Lésper, Avelina, El fraude del Arte Contemporáneo, Fundación 

Malpensante, 2016.

12. Ibidem.

13. Ríos Beltrán, Rafael, Miradas y usos del concepto 

apropiación. Reflexiones introductorias, pág.101, 2012. https://

revistas.uis.edu.co/index.php/revistahumanidades/article/

view/3462/3589

https://revistas.uis.edu.co/index.php/revistahumanidades/article/view/3462/3589
https://revistas.uis.edu.co/index.php/revistahumanidades/article/view/3462/3589
https://revistas.uis.edu.co/index.php/revistahumanidades/article/view/3462/3589


209

3ra Parte: Plagio y ¿cómo no plagiar? 

E.H: Aunado a estos cuestionamientos, permanece la 
preocupación sobre la situación actual, punto frágil e 
inestable en donde las imágenes y las ideas se comparten, 
reproducen y multiplican como la propia información: infinita 
e indefinidamente. Por ende, estas estrategias estéticas 
también abordan y evidencian la inquietud sobre los 
derechos de autor. Las nuevas políticas que se contemplan 
para el futuro ponen en riesgo la estrategia apropiacionista, 
provocando probablemente los principios de la muerte de la 
apropiación. Estos conceptos seguirán transformándose y se 
verán seriamente afectados con las modificaciones en la ley 
respecto a la autoría14.

A.M y V.C: Para no cometer plagio es importante elaborar 
argumentos propios y no "copiar y pegar" los argumentos de 
otro. Si se utilizan fragmentos o ideas de otras obras siempre 

se deberán poner entre comillas, indicando el autor y la 
fuente de donde se ha extraído. En la bibliografía se citarán 

las obras que se han utilizado para hacer el trabajo, pero 
también las obras que se han citado en éste. Otra manera 

de evitar el plagio es parafraseando. Se puede presentar un 
pensamiento o una idea a partir de lo leído, pero se tiene 

que aportar una idea propia y no sólo cambiar el orden de 
las palabras. En estos casos siempre se debe decir de dónde 

sale la idea original15.

T.E: A modo de conclusión, más allá de las cosas buenas 
o malas que pueda tener copiar a la hora de pensar en 
una estrategia, pueden pasar varias cosas: que sólo 

14. Hernández Viramontes, Eloísa, La apropiación: una nueva 

definición de original y copia, 2015.  

https://original-vs-copy.interartive.org/2015/07/la-apropiacion

15. Mora, Anna y Varela, Conrad. https://sites.google.com/	

site/redacespecializada/7-como-evitar-el-plagio

https://sites.google.com/site/redacespecializada/7-como-evitar-el-plagio
https://sites.google.com/site/redacespecializada/7-como-evitar-el-plagio


210

copies, con lo que el resultado será como mucho una 
buena imitación. Que además de copiar, aportes algo. En 
este caso el resultado puede ser mejor que el original. 
Que crees algo nuevo.

Esta última opción es la más arriesgada, porque puedes 
dar o no en el clavo, pero si lo has creado desde cero 
pensando en tu audiencia y sobre todo con una idea 
propia que aporte valor, como mínimo, el resultado 
será mucho mejor que en los anteriores supuestos y la 
empresa habrá dado un paso en el camino correcto. 
Como moraleja, copia pero antes piensa lo que te va a 
aportar16.

D.S: Para cerrar esta conversación ficcionada, 
reconocemos la copia, la réplica y la apropiación como 

prácticas y procesos de creación que se consideran 
posturas activadoras de la creatividad, aunque parezca 

contradictorio. Sin embargo, reconocer el préstamo, 
reciclaje, reutilización y la intención de otorgar una 
nueva visión y significado, bien sea de una imagen 

o de un proceso asociado con el arteducación y 
mediación en un nuevo contexto, sólo es posible si se 

realiza un ejercicio de reflexión sobre la procedencia y 
características de la referencia inicial. 

Y.R: De acuerdo. Eso implica una revisión del contexto, el 
público al que está dirigido, los contenidos, los objetivos, los 
recursos y la metodología. Sólo así será posible ejecutar una 
versión propia, que por supuesto también será susceptible 
de ser versionada y modificada por otros. 

16. Elósegui, Tristán, 5 motivos por los que crear es mejor que 

copiar, 2012. https://tristanelosegui.com/2012/10/14/copia-

pero-antes-piensa/



211

D.S: Además la fluidez con la que circula la información 
y la posibilidad de acceder a diferentes recursos, 

ofrece la oportunidad de mezclar, de hacer un remix 
de referencias, con el fin de potenciar una experiencia 

creativa. 

Y.R: Y eso implica pensar en las posibilidades 
pedagógicas de la copia, la réplica y la apropiación, 
siempre y cuando se reconozca su efecto, significado y 
cabida en la educación artística.



212

Taller Helio con Taniel Morales, Fundación Alumnos47, 2017.



¿ S e  p u e d e n 
p o n e r 
e n  v a l o r  
o t r o s  m i t o s  
d e s d e 
n u e s t r o s 
t e r r i t o r i o s ?



214

Manual de usuarix. 
Memoria del Segundo 
Encuentro de 
Pedagogías Empáticas 
EQUIPO DE RELATORAS1 

1. Modo de empleo

1.1. Introducción

Este documento surge del interés por hacer una memoria 
del Segundo Encuentro de Pedagogías Empáticas: Extitución y 
Desorden que lograra trascender lo descriptivo. No queríamos 
simplemente contar qué pasó en esos días, sino crear un 
archivo útil que diera pie a reflexiones prácticas y apropiables 
en torno a los puntos de encuentro entre arte y educación. 
Acordamos que, para lograr esto, más que centrarnos en la 
intención de lxs coordinadorxs, ponentes y talleristas, era 
necesario partir de experiencias concretas del Encuentro. 
Con esto en mente, el equipo de relatoras reunimos nuestras 
anotaciones y las reorganizamos en una suerte de caja 
de herramientas. Las notas de relatorías hacen registro 

1. El equipo de relatoras está conformado por Mar García, Ana Karen 

Rodríguez, Adela María González Baca, Viridiana Jocelyn Gómez 

Álvarez y Marcela Bórquez. Para este texto contamos con el 

apoyo de Diego Olmos y María del Rocío Rico. 



215

tanto de instrucciones puntuales de los ejercicios llevados 
a cabo durante las distintas charlas y talleres, como de 
observaciones personales —nuestras y de otrxs participantes. 
A pesar de tener un alcance limitado, buscamos representar 
y diseminar la diversidad de intenciones que guían a las 
prácticas arteducativas. El resultado no se acerca a un 
recuento exhaustivo, pero alcanza a presentar una disección 
de elementos principales e impresiones generales listas para 
ser revisitadas en otros contextos. Parte cadáver exquisito, 
parte diario, parte manual de usuario, con este documento 
queremos enfatizar aspectos prácticos situándonos en la 
experiencia personal y plural para incentivar a la copia, 
réplica y apropiación2. 

1.2. Organización

Para facilitar el uso y navegación de este documento, 
organizamos nuestras notas de relatorías en cinco partes:

1.	 Modo de empleo: además de describir lo que 
se puede encontrar en este documento y para 
qué puede servir, en esta sección hacemos 
reconocimiento de las voces que se entretejen en las 
notas de relatorías, y reunimos propuestas en forma 
de atajos y fórmulas para el uso o desarrollo de 
nuevas herramientas para el arteducación. 

2. Este comentario es un guiño hacia el Tercer Encuentro de Pedagogías 

Empáticas –programado para llevarse a cabo en septiembre 2020 en 

Bogotá, Colombia pero pospuesto por la  pandemia del COVID-19– 

que llevaría el tema Copia, réplica y apropiación. Yuly 

Riaño y Diana Salas lo exploran más a fondo en su texto 

“Conversación ficcionada” en esta misma publicación.



216

2.	 Contexto: en la segunda parte, agrupamos los 
planteamientos que se hicieron en torno al contexto 
actual del arteducación, así como los ejercicios para 
la exploración del contexto y la creación de sentido 
en relación al contexto. 

3.	 Metodologías: identificamos ocho metodologías 
para el arteducación que se exploraron durante el 
Encuentro. 

4.	 Ejercicios: organizamos diferentes dinámicas 
según su objetivo: calentamiento, presentación, 
exploración y re-presentación. 

5.	 Zonas de riesgo/espacios de aprendizaje: 
enlistamos algunos problemas que observamos en 
la mediación de actividades a lo largo del Encuentro 
y que pensamos son recurrentes en las prácticas de 
arteducación. Sugerimos una serie de preguntas que 
pueden surgir en la búsqueda de convertir las zonas 
de riesgo en espacios de aprendizaje.

1.3. Voces

Hablamos desde un “nosotras/xs” conformado por el equipo 
de relatoras, que busca hacer énfasis en las experiencias 
personales, pero no por eso está menos preocupado por 
respetar las intenciones de las personas que impartieron 
talleres, lxs organizadorxs y lxs participantes del evento. El 
Segundo Encuentro de Pedagogías Empáticas estuvo nutrido 
de personas provenientes de diferentes contextos que 
compartieron aportes basados en sus diversas trayectorias. 

Mientras en este documento hacemos mención 
de ponentes y talleristas, hay voces y esfuerzos, 
desde coordinadorxs hasta voluntarixs, que han 



217

quedado ocultxs detrás del nombre de una institución, pero 
que consideramos igual de significativxs. Esperamos que 
este documento haga una representación justa de todas las 
personas mencionadas y omitidas.

1.4. ¿De qué hablamos cuando hablamos de arteducación?

En el contexto de la Red de Pedagogías Empáticas, 
frecuentemente hablamos de tres ejes de trabajo entre 
los cuales se ubica el arteducación: la mediación, la 
educación y el arte. Hemos observado que estos pueden ser 
intercambiables entre sí, pueden suceder simultáneamente, y 
suelen ser guiados por una o más de estas premisas:

—— dejar de ver lo que hay ahí para ver otras 
cosas

—— especular e imaginar cómo podría ser algo

—— jugar de nuevas maneras

—— jugar con el lenguaje

—— cocinar alimentos y conversar

—— hacer las cosas digeribles y entendibles

—— re-conocer la obra de uno mismo y de otros

—— crear vínculos más que lecturas

—— traducir o traspasar cosas de lo sagrado a lo 
profano

—— abrir al diálogo y a la discusión

—— trascender el diálogo e introducir la acción y el 
cuerpo

—— repensar usos que pueden darse a diversas 



218

plataformas y contenidos 

—— descolonizar las prácticas educativas 

—— aprender a navegar imágenes

—— recuperar el placer del conocimiento

—— fracasar mejor

—— encontrar un ritmo común

1.5. Meta-herramientas: Atajos y fórmulas

± Caos

Habitar ≠ rodear

Transformación > destrucción y desaparición

Auto-organización = acto político 

Pretexto = una cosa lleva a otra

Error + adaptación 

Desentender ≥ entender

Obra = mediadora

Trabajo colaborativo = unx x otrx

Cotidianidad = forma de conocimiento

Enseñar = dar algo que no tengo

Mediadorx ≠ promotorx cultural

Procesos del arte - aprendizaje = perdemos todo

Educación = creación = colaboración

Educación colectiva = creación de comunidades 



219

Enseñar reglas ≠ enseñar a crear reglas

Contradicciones operativas ≠ relativismo

Orden ÷ caos = chaordic

2. Contexto 

2.1. Asuntos de la mediación 

Carmen Oviedo, Andrea de Pascual y María Acaso de 
Pedagogías Invisibles plantearon la importancia de 
considerar dentro de la mediación el malestar neoliberal 
que trastoca nuestra época y que es identificable a partir de 
cuatro síntomas: la hiperrealidad, el hiperconsumo, la cultura 
de la estupidez y los terrores visuales. 

Ante este panorama, resulta fundamental para la legitimación 
del trabajo de lxs educadorxs pensarlxs como personajes 
tan dinámicxs e importantes dentro de las instituciones de 
arte como lxs mismxs artistas. Concebirles como agentes 
generadores de conocimiento más que como simples 
transmisorxs nos permite utilizar la mediación como 
herramienta de cuestionamiento frente a un museo que se 
limita a ser dispositivo de justificación. Esto se hace posible 
a través de acciones que se reflejan en la distribución 
equitativa de los espacios físicos y presupuestos, tomándose 
como indicadores de visibilidad. De igual manera, repercute 
en la posición del público ante las instituciones y discursos 
del arte, ya que el trabajo de lxs educadorxs se traduce en un 
soporte para su empoderamiento. 

2.2. Situación de la educación

El equipo de Pedagogías Invisibles también 



220

plantea que estamos en un tiempo en el que la pasión por el 
conocimiento ha muerto y en su lugar nos encontramos con 
una “educación bulímica” que se sirve de la memorización 
de datos por cortos periodos de tiempo, para luego ser 
desechados. Por eso, es importante no descartar que las 
herramientas cotidianas pueden convertirse en vías para 
generar conocimiento, como el celular o el acceso a Internet. 
Como respuesta a esta situación nos exhortan a pensar al 
museo en torno a sus asistentes y a desarrollar herramientas 
para generar una relación más cercana con el arte; de igual 
manera, enfatizan la importancia de asumir una posición 
respecto a este panorama. Para esto último, nos comparten 
dos estrategias. La primera consiste de tres acciones: 
Detectar, Analizar y Transformar (DAT). La segunda es la 
creación de manifiestos que impacten diversas realidades, 
como lo personal, lo departamental y lo institucional. 

Lxs aliadxs de la Red, Violeta Celis, José Miguel González 
Casanova, Mónica Castillo y Ricardo Rubiales, participaron en 
una charla titulada Reblandecer los bordes, dedicada a este 
tema. Desde sus prácticas y experiencias lograron hacer un 
diagnóstico de la situación de la educación en instituciones 
artísticas que resuena con las propuestas anteriores y agrega 
otros puntos importantes. En resumen, discutieron la idea de 
cobrar consciencia sobre lo que damos y lo que poseemos 
en el acto de educar, la importancia de los espacios donde el 
intercambio colectivo se convierte en semillero de saberes, 
así como la relación entre las razones por las cuales 
educamos y los actos colonizadores.

2.3. Entre la institución y lo alternativo

Siguiendo la pauta marcada por el tema del 
encuentro —Extitución y desorden—, fueron 



221

recurrentes las reflexiones en torno a los lugares ocupados 
respecto a las instituciones, a las maneras de habitarlas 
y a la construcción de espacios independientes de ellas. 
Sofía Dourron, Gala Berger, Marina Reyes Franco y Santiago 
Villanueva del Nuevo Museo Energía de Arte Contemporáneo, 
La Ene, de Buenos Aires, Argentina, hablaron de su 
experiencia en este tema en la charla titulada El museo 
empático. Los elementos principales que identificaron para 
llevar a cabo su trabajo en el espacio entre la institución y lo 
alternativo fueron: asumirse como una “institución travesti” 
abierta a la posibilidad de cambio, concebir el programa de 
exhibición y el programa pedagógico como uno solo, invitar 
a la apropiación del museo, y llevar a cabo estrategias para 
romper con barreras generacionales y geográficas. 

2.4. Acciones relacionadas

2.4.1. Durante el taller Media-bruja, media-bestia, pícara, 
bicha, tan marica, vándala: la universidad como lugar para 
la imaginación política y las ficciones visionarias, Renata 
Cervetto y Mônica Hoff propusieron ocupar los espacios 
comunes de la Escuela de Artes y Oficios de la UAM a través 
de interacciones corporales rítmicas entre los asistentes al 
taller, denominadas máquinas corporales por su similitud 
con engranajes. Más que un fin en sí mismas, las máquinas 
corporales nos permitieron reflexionar en torno a los límites 
y posibilidades de la Universidad y explorar la relación entre 
espacio y creación de sentido en el marco de la Universidad 
como un formato institucional. Como resultado surgieron:

—— una máquina de todo lo relacionado con la 
educación en una explanada, que nos permitió 
cuestionar cómo habitamos el espacio común y 
no productivo o de ocio dentro de la Universidad;



222

—— una máquina de control de esfínteres para 
sentir el cuerpo y sus señales; 

—— una máquina del miedo en un escenario para 
observar cómo respondemos al sentirnos el 
centro de las miradas y qué posibilidades 
surgen en medio del miedo; 

—— una máquina de ignorar a lxs otrxs en la rampa 
de acceso, a través de la cual exploramos la 
no-interacción en los espacios de tránsito;

—— una máquina del libro que nos salvó la vida en 
la biblioteca, que nos permitió visitar relatos 
que otrxs han puesto en papel y que nos han 
cambiado la vida.

2.4.2. El primer día del taller Laboratorio de arte y contexto, 
Fernanda Fábregas y Carmen América Núñez del Colectivo 
Se Vende nos invitaron a elaborar un mapa del recorrido 
de nuestras casas a La Nana Laboratorio Urbano de Arte 
Comprometido (sede del taller). El segundo día consistió en 
actividades para observar, encontrar y reconocer espacios 
desde esa experiencia, así como repensar los pequeños 
detalles y encontrarse con el otro. Para invitar a la reflexión, 
lxs integrantes del Colectivo Se Vende hablaron de su relación 
con el desierto que les da casa en Antofagasta, Chile, y 
de cómo ese supuesto vacío se abre ante un potencial 
inimaginado para el hacer artístico. 

3. Metodologías 

3.1. Pedagogía psicodramática

María Tovar propuso a la Red el psicodrama como 



223

herramienta pedagógica para sensibilizar a partir de la 
vivencia e invitar a nuevas maneras de hacer, así como vía 
para potenciar el discurso narrativo de lo audiovisual. María 
explicó que el psicodrama implica un trabajo colectivo que 
consiste en hacer explícito lo implícito y parte del hacer como 
forma de entender, por lo cual puede ser un método para 
sondear la verdad del alma a través de la acción. Gracias a 
estas características, el psicodrama otorga vías para romper 
con formatos tradicionales de transmisión de conocimiento y 
por lo tanto posibilita nuevas metodologías. 

3.2. Método de escucha

María Tovar enfatizó el potencial del método de escucha a 
través del cual un mediador se convierte en audiencia para 
tener mejor perspectiva de lo que se está aprendiendo y 
en qué medida es posible apropiarse de lo aprendido para 
reflexionar. Para ponerlo en práctica es necesario encontrar 
maneras de desaparecer y dejar ser. Este método entiende 
la escucha como una puerta hacia una perspectiva más 
abarcadora y pertinente. 

3.3. Kermés pedagógica

Hellène Aligant y Amado Cabrales del colectivo Cuerpo 
Estratégico abrieron su espacio de taller a un grupo de 
maestrxs participantes de sus capacitaciones para docentes. 
Éstxs generaron una serie de micro-encuentros donde 
compartieron con lxs visitantes sus investigaciones plásticas 
y teóricas, así como actividades interactivas. Emulando 
una kermés, cada ponente contaba con un espacio físico y 

temporal para exhibir información y desarrollar 
ejercicios. Este evento tuvo como objetivo poner 
en práctica algunas de las investigaciones 



224

desarrolladas en colaboración entre lxs maestrxs y lxs 
miembrxs de Cuerpo Estratégico en torno al arte como medio 
de conocimiento sensible, el papel del docente como acto 
político y la pedagogía como arte integral, así como visibilizar 
las diferentes prácticas de lxs maestrxs y las problemáticas 
presentes en el campo de la educación. 

3.4. Pedagogía post-internet

Carmen Oviedo, Andrea de Pascual y María Acaso de 
Pedagogías Invisibles discutieron las posibilidades de la 
educación artística en la era post-internet. Propusieron que 
existimos ante una mediación de consumo de imágenes de la 
cual podemos aprender e instrumentalizar para mediaciones 
culturales, problematizaciones teóricas y producciones 
artísticas actuales. Esta aproximación invita a repensar los 
usos que podemos darle a plataformas y contenidos que 
no se vinculan directamente con el arte o la educación. 
La cotidianidad de estos recursos, así como el lenguaje 
y herramientas relacionadas, hacen que nuevas lecturas 
sean posibles abriendo nuevas vías de accesibilidad al 
pensamiento artístico.

3.5. Especulación

Los colectivos Cuerpo Estratégico, Laagencia, La Hervidera 
y Tráfico Libre de Conocimientos desarrollaron un juego de 
especulación que permitió abordar problemáticas hipotéticas 
con base en situaciones reales a través del diálogo y el 
consenso. El ejercicio se centró en las herramientas existentes 
y faltantes en nuestras experiencias educativas y otorgó la 

oportunidad de recurrir a lo ideal y la ficción para 
crear puentes entre ambas. El azar jugó un rol 
principal en la delimitación de los contornos de los 



225

escenarios de especulación, empujándonos a negociar con 
una serie de contradicciones que forman parte del mundo 
real. 

3.6. Preparación de alimentos

Lxs miembrxs de Primal, Paola Sánchez y Héctor Juárez, en 
colaboración con Taniel Morales proponen la elaboración 
de alimentos de manera colectiva como forma de generar 
y compartir conocimiento. A través de la distribución 
del trabajo pueden establecerse vínculos de apreciación 
de la labor de otrxs, así como dar cabida a desarrollar 
nuevas habilidades y a que emerjan nuevas estructuras de 
construcción y distribución de conocimiento. Al tratarse 
de alimentos también puede propiciarse la sensación de 
cercanía entre colaboradorxs y de accesibilidad de los  
nuevos aprendizajes. 

3.7. Caminar

La caravana de ensayistas conformada por César Campos, 
Carles Tardío, Idalid Castillo, Mauricio de la Puente, Mónica 
Nepote, Irene Garibay y Alejandro Tux emprendió una 
caminata de varios días por las montañas de la región 
de Ocotitlán, Morelos. Como resultado de este proceso 
de investigación presentaron un recuento en el que la 
experiencia desbordó una y otra vez las metodologías e 
instrumentos de registro utilizados en las ciencias y las 
artes. Propusieron la caminata como ensayo donde el camino 
termina perdiéndose, y deja de ser una cuestión de ir de 
punto A a punto B; como algo que supone su propia forma 

de escritura y registro, a través de un lenguaje o 
una narrativa que sigue el ritmo del terreno y de 
los elementos naturales. Concluyeron que, como 



226

metodología, caminar no puede fracasar, que funciona 
porque siempre es una práctica de convivencia y escucha. 
Esta experiencia se resume en la pregunta que surge ante tal 
desborde: ¿cómo transmitir afectos? 

Durante el taller Laboratorio de arte y contexto el colectivo 
Se Vende nos invitó a caminar por las calles aledañas a 
La Nana tomadxs de las manos y con los ojos tapados. 
Seguimos la consigna de oír, oler, percibir con el cuerpo 
y no estar completamente en silencio; esto generó una 
extrañeza en nuestro comportamiento y en la manera de 
desenvolvernos por la calle por la falta de reconocimiento 
del espacio. El ejercicio hizo evidente la necesidad de 
expresar y hablar lo que percibimos, en su mayoría 
coincidimos en identificar olores, sonidos y especulamos 
sobre su origen. El ejercicio puntualizó de manera particular 
el privilegio de poder reflexionar sobre el contexto a través 
de una práctica artística.

3.8. Contra-pedagogía

Mônica Hoff presentó una propuesta de contra-pedagogía 
basada en hacer educación desde un ejercicio crítico de 
la imaginación, más que desde la razón, y en la idea del 
conflicto como la única manera de tocarnos. Buscando 
poner su propuesta en práctica, puso en riesgo sus propios 
enunciados invitando a Fernanda Barreto, Daniel Benítez 
Sepúlveda y Nicolás Pradilla a reescribirlos, incluso 
deshacerlos, para hacerlos propios. Los textos derivados de 
este ejercicio se presentaron en una lectura a cuatro voces. 
Hacer contra-pedagogía en este contexto implicó también 

cuestionar lo que significa reunirse para hablar 
de empatía. La propuesta de Mônica Hoff está 



227

fuertemente ligada con la descolonización, plantea que la 
imaginación es el arma más poderosa de la emancipación 
y que la educación puede presentar oportunidades para 
organizar nuestros afectos. 

4. Ejercicios

4.1. Calentamiento

4.1.1. Durante el taller Estilo uniforme impartido por Mariana 
Murcia y Diego García de Laagencia, replicamos diferentes 
prácticas que se llevan a cabo de manera uniforme. 
Considerando el calentamiento corporal como una serie de 
movimientos que nos espabilan en la mañana, empezamos 
el taller haciendo un círculo y proponiendo, unx por unx, 
secuencias de estiramientos y ejercicios matutinos para 
realizarlas en grupo.

4.1.2. Para entrar en sintonía con el tema del taller Equipaje 
de expertos para expertos impartido por Yuly Riaño y Caridad 
Botella de NC-arte, nos dejamos llevar por un ejercicio de 
escucha en torno a la pregunta ¿qué y cómo es la mediación? 
Yuly Riaño y Caridad Botella leyeron para nosotrxs desde un 
lugar que nos quedaba oculto y utilizaron micrófonos para 
crear una experiencia sonora envolvente. 

4.2. Presentación

4.2.1. La primera sesión del taller Media-bruja, media-bestia, 
pícara, bicha, tan marica, vándala: la universidad como 
lugar para la imaginación política y las ficciones visionarias, 

impartido por Renata Cervetto y Mônica Hoff, inició 
con un ejercicio de presentaciones. La consigna 
a seguir era presentarse de manera informal 



228

incluyendo nombre y una experiencia en torno a la educación. 
La noción de “educación” quedaba abierta a interpretación, 
invitándonos a considerar experiencias formales, no formales 
e informales. 

4.2.2. Al inicio de la primera sesión del taller Equipaje de 
expertos para expertos, las representantes de NC-arte nos 
invitaron a presentarnos a partir de lo que normalmente 
quedaría fuera de nuestra biografía oficial, pero podríamos 
considerar de igual o mayor relevancia. 

4.3. Exploración

4.3.1. Para dar inicio al Encuentro, Lola Malavasi, Daniela 
Morales, Paula Piedra y Dominique Ratton de TEOR/éTica, en 
colaboración con Mariela Richmond, Catalina Tenorio y Marga 
Sequeira de LaRuidosaOficina, nos propusieron hacer un “arroz 
con mango”, o, como explicaron, “algo que es más o menos 
caos”. Primero, dividieron el espacio marcando un círculo en 
el centro. Después invitaron a una parte de lxs participantes 
a reunirse dentro del círculo, mientras lxs demás nos 
acomodamos en el resto del espacio. Cada grupo recibió una 
serie de instrucciones diferentes. Hicimos cuatro iteraciones y 
se mantuvo abierta la posibilidad de entrar o salir del círculo 
entre una y otra para participar de otras maneras. Dentro 
del círculo seguimos indicaciones verbales para una serie de 
acciones que implicaban trabajo en equipo y que ilustraban 
diferentes maneras en que se puede distribuir y estructurar: 
improvisar un eclipse; jugar a las sillas mágicas, donde van 
saliendo sillas en lugar de personas; crear una telaraña y 
convertirnos en una araña que se esconde en un árbol; hacer 

otro eclipse con nuevas limitantes. Lxs que quedamos 
fuera recibimos individualmente sobres con diferentes 
combinaciones de instrucciones para observar desde 



229

diversas perspectivas y sentidos. A través de ejercicios de 
dibujo y anotación, nos incitaban a prestar atención a detalles, 
ver cosas que no habíamos visto, a percibir más allá de lo 
visual, y a hacer conexiones con nuestras experiencias más allá 
de ese momento. 

4.3.2. Para explorar las posibilidades creativas de la 
frustración y crear vínculos entre lxs colaboradorxs de la 
Red desde lo personal y lo afectivo, María Tovar propuso la 
siguiente serie de acciones:

1.	 Caminar en parejas. 

2.	 Unirse a otras parejas aleatoriamente hasta hacer 
grupos. 

3.	 Generar círculos de charla para hablar sobre 
fracasos, haciendo un ejercicio de autoevaluación.

4.	 Socializar las conversaciones de cada grupo con 
una lluvia de ideas en respuesta a: ¿qué palabra 
relaciono con el fracaso?

5.	 Elegir la palabra con que más te identifiques o que 
quieras explorar. 

6.	 Formar nuevos grupos a partir de las palabras. 

7.	 Generar una acción colaborativamente. 

8.	 Presentar ante todxs. 

4.5. Re-presentación

4.5.1. Como dinámica de cierre del ejercicio Arroz 
con mango mediado por las representantes de 
TEOR/éTica y LaRuidosaOficina, nos dividimos en 



230

grupos para compartir notas y experiencias y aterrizarlas 
en el diseño de una playera. En este ejercicio utilizamos la 
producción artística colaborativa para resumir una serie de 
experiencias a través de un objeto físico que puede operar 
como un símbolo identitario. 

4.5.2. Para el taller Estilo Uniforme impartido por Laagencia, nos 
dividimos en tres grupos —los estudiantes, el Estado y la sociedad 
civil— con la tarea de hacer una representación de la exposición 
temporal Gráfica del 68 presentada en el MUAC a partir de la 
creación de un uniforme que identificara a cada grupo. Lxs que 
conformábamos el Estado hicimos una reapropiación del discurso 
inaugural de los Juegos Olímpicos de México 1968 —presentado 
pocos días después de la masacre estudiantil de Tlatelolco— a 
cargo del entonces presidente Gustavo Díaz Ordaz, en una sala 
donde no figuraba ninguna clase de propaganda o gráfica de 
protesta. Lxs estudiantes cantamos algunas consignas que se 
cantan en las marchas mientras nos cubría una tela negra que 
nos homogeneizaba y nos permitía multiplicarnos por medio de 
movimientos. Lxs miembrxs de la sociedad civil nos organizamos 
para representar los distintos roles y la diversidad de opiniones y 
de posturas asociados con este momento histórico. 

4.5.3. Invitándonos a reflexionar en torno al psicodrama como 
herramienta pedagógica, María Tovar nos propuso escribir en 
un papel algo que podríamos enseñar con la acción realizada 
durante la conferencia performática Escucha pedagógica 
y significantes públicos y lanzarlo en forma de pelota al 
escenario. Posteriormente invitó a voluntarixs a pasar a leer 
en voz alta una a una las propuestas y abrió la conferencia a 
la conversación. 

4.5.4. En la mesa de charla Arteducación y 
publicación, Renata Cervetto, Rodolfo Andaur, Diego 
Leal, Eva Posas y Diego García nos propusieron 



231

abordar la publicación con el objetivo de transmitir 
conocimientos, no hacer libros, reconociendo que ésta 
opera como un dispositivo. Enfatizaron que hacer libros 
trae consigo el compromiso de compartir tanto fallas como 
aciertos, de dejar ver los procesos editoriales y presentarlos 
en sí como una manera de ver y leer, y de abrir espacios 
para la colaboración del público en los mismos. A su vez, 
estos enfoques hacen necesario dejar de tratar al libro como 
un producto y nos recuerdan del disfrute que acompaña la 
experiencia.

5. Zonas de riesgo/espacios de aprendizaje

—— Los conceptos abstractos son poderosos 
porque simplifican ideas grandes que suelen 
tener implicaciones profundas, sin embargo 
fuera de contexto pueden volverse inaccesibles. 
¿Cómo generamos puentes entre lo abstracto 
y lo concreto? ¿Cómo sintonizamos ideas con 
los entornos inmediatos en los que buscamos 
ponerlas en práctica? ¿Cómo pasamos de la 
teoría y el diálogo a la acción?

—— La balanza entre el tiempo disponible y el 
contenido que se busca abordar durante el 
trabajo arteducativo se puede descalibrar 
fácilmente. ¿Cómo identificamos y 
sobrellevamos un posible desbalance? ¿Cómo 
nos dejamos guiar cuando un desbalance 
apunta a que algo fuera de lo contemplado es 
más importante o urgente? ¿Cómo generamos 
un balance entre las expectativas de lxs 
mediadorxs y las de lxs participantes? 



232

—— El trabajo arteducativo requiere de 
participantes para suceder. ¿Qué podemos 
hacer cuando falta público? ¿Cuáles son las 
implicaciones de cancelar una actividad? 
¿Cómo podemos prevenirlo? ¿Qué formas 
puede tomar el trabajo arteducativo cuando no 
cuenta con público presencial?

—— Algunos formatos tradicionales que se 
encuentran al alcance de arteducadorxs 
suelen depender de dinámicas verticales 
y unidireccionales entre arteducadorxs 
y participantes. ¿Cómo planear espacios 
para que lxs participantes intervengan 
y moldeen las formas y contenidos del 
trabajo arteducativo? ¿Cómo reapropiarse 
de las estructuras viciadas para ponerlas 
al servicio de las voces y conversaciones 
menos representadas? ¿Cómo retamos a 
las figuras de autoridad para romper con 
nociones jerárquicas en la categorización de 
experiencias y conocimientos?

—— El trabajo arteducativo, al encargarse de crear 
sentido desde las formas tanto como desde 
los contenidos, corre el riesgo de no siempre 
presentar mensajes claros. ¿Cómo podemos 
aludir a lo implícito sin generar la sensación 
de exclusividad? ¿Cuáles son los lenguajes que 
hay que hacer disponibles para dar entrada a 
lo gestual? ¿Cómo hacerlo sin construir sentido 
por lxs participantes o imponer nuestras 
interpretaciones?



233

How to change the world, a little bit. Monday Lectures: 

Faculty of Arts, Music and Design (KMD) Bergen, 2019. 



234

Visita performática con Jordi Ferreiro durante el Encuentro de 

Pedagogías Empáticas: Me recuerdas a mí, 2017.



¿ C ó m o  p e n -
s a r  c r í t i -
c a m e n t e  s i n 
i n m o v i l i z a r 
l a  c r e a c i ó n ?



236

El contexto es como 
una lanza que nos 
atraviesa
DIEGO OLMOS

En diciembre de 2019 se celebró Ensambles: Laboratorio 
de Mediación Centroamericana en el Centro Cultural de 
España en México, llevado a cabo por el colectivo Cuerpo 
Estratégico y un grupo de invitades provenientes de 
Centroamérica. El laboratorio y sus facilitadores forman parte 
de la Red de Pedagogías Empáticas, red de colaboración 
internacional en arteducación. A lo largo de cuatro días el 
objetivo del taller era encontrar salidas para experimentar 
mediaciones derivadas de las experiencias y contextos 
de los participantes. Así, las complejidades de la región 
centroamericana aparecían como motores de reflexión 
y como pretextos para pensar sobre la compleja red de 
contextos y vivencias que nos atravesaban. Al poner sobre la 
mesa las problemáticas y exponer los esquemas de realidades 
diversas, se reveló el panorama intrincado que atraviesa la 
mediación como ejercicio de arteducación en Centroamérica. 
Pero debo decir por adelantado que la mediación —en 
este caso artística— no figuró como protagonista de las 
reflexiones lanzadas durante las jornadas, o al menos en mis 
primeras reflexiones del laboratorio. 

Conocer personas de Costa Rica, Nicaragua, El 
Salvador y Guatemala, y escuchar las realidades de

 



237

quienes las experimentan en sus cuerpos1 fue una experiencia 
riquísima y al mismo tiempo abrumadora. Para quienes 
asistimos al taller fue necesario identificar y socializar 
nuestros quehaceres y formas de accionar, que no son 
arbitrarios, sino parte de un proceso que ha tenido contacto 
con situaciones específicas como la represión, la desnutrición, 
la desigualdad, la precariedad, la discriminación, el racismo 
y el desplazamiento. Fue particularmente impactante 
escuchar sobre un contexto real de dictadura que se vive 
actualmente en Nicaragua, donde cualquier actividad pública 
es considerada terrorismo. En México, donde yo me desarrollo, 
me enfrento con un sistema elitista donde soy racializado, 
sin embargo la experiencia de encontrarme directamente con 
estas personas puso en perspectiva mis dificultades, retos e 
incluso los privilegios que tengo que afrontar al trabajar en un 
campo como el artístico. 

Durante el laboratorio se hizo notorio que para varies 
asistentes era de suma importancia socializar y atender 
urgencias contextuales, hablar de lo que vivían y desahogar 
conocimientos y relatos que cargaban consigo. Fue ahí que 
hablar de mediación se fugó de nuestro quehacer y el taller 
bifurcó a una especie de encuentro donde los afectos y 
contextos nos convocaban a modelar un panorama distinto 
de vida en esta región. La idea de que la mediación no figuró 
durante los cuatro días de laboratorio fue una reflexión 
constante que mantuve después de mis primeras impresiones 
del taller. Aunque escribiendo estas líneas, después de 
esa experiencia, me doy cuenta que la mediación siempre 
nos acompañó al estar presente de diferentes maneras en 

nuestras reflexiones. Nos dimos cuenta de que 
algunos ejercicios obstaculizaban una discusión 

1. Se abre la invitación a leerse como cuerpas.



238

más profunda justo después de una actividad en que la 
mayoría empezó a cuestionar lo adecuado del ejercicio, 
habiendo cosas más pertinentes e importantes de las 
cuales hablar. Este “fracaso” de mediación comenzó a crear 
reflexiones en torno a los motivos por el cual nos reunimos, 
dejó ver que era importante subrayar la complejidad de 
vivencias y experiencias implícitas en nombrar un laboratorio 
“centroamericano”. La tarea ante nosotres era ahora traducir 
el peso del contexto que los cuerpos cargan y las formas en 
que condicionan nuestros procesos. A partir de esta premisa, 
el resto del laboratorio propuso un ejercicio de mediación 
colectiva que iba más allá de lo artístico, abordando la 
experiencia y la vida misma.

La artista nicaragüense Patricia Belli, durante el conversatorio 
de cierre, arrojó la pregunta: «¿Qué tipo de arte se puede 
hacer cuando la vida está en juego?». En ese momento, 
empecé a visualizar de manera alegórica al contexto como 
una lanza que atraviesa los cuerpos. El contexto, bajo esta 
reflexión, condiciona nuestra percepción de lo “real”, nuestra 
forma de ser, nuestras creencias y afectos, sin dejar de 
lado nuestra propia práctica en las artes. Lo que intento 
ejemplificar con la lanza es todo aquello que nos oprime y nos 
agobia. Al mismo tiempo es una propuesta para socializar las 
reflexiones que se viven de manera personal y en colectivo 
e identificar que la forma en que pensamos o accionamos 
es una deuda directa con autores, artistas e incluso con 
la experiencia de alguien más cercano. Pareciera que esta 
imagen recae en obviedades y en lugares comunes, pero es 
palpable que esas lanzas nos impiden movernos o accionar 
ciertas partes del cuerpo, nos paralizan y nos dejan con 

miedo a que las heridas que causan se agraven más 
al dañar fibras, tejidos, y al mismo tiempo a quienes 
nos rodean. 



239

Para seguir desarrollando esta idea, considero que 
es importante identificar que las lanzas condicionan 
nuestra manera de hablar, de sentir, de querer y nuestras 
proyecciones a futuro. Cuando tenemos identificadas qué 
lanzas nos atraviesan —ya sea el color de piel, el género y 
los muy insistidos privilegios— es importante saber en qué 
parte del cuerpo las tenemos: en nuestras cabezas y por 
ende en nuestras ideas, en la columna vertebral que rige 
nuestros movimientos y expresiones corporales, en nuestros 
malestares corporales ocasionados por represiones violentas 
o el trabajo excesivo producto de las economías volátiles y 
precarias de la región. Al final, todo aquello que nos atraviesa 
—como vivir en un país en “vías de desarrollo”, el patriarcado, 
el racismo estructural y el género con que nos identificamos, 
por mencionar algunas de las condiciones constantes en 
América Latina— se intersecciona y genera esta cadena de 
complejidades que condicionan nuestros accionares. 

Por otro lado, me parece importante preguntarnos ¿cómo 
percibir las lanzas de les otres? Desapropiarnos, sugiere 
Cristina Rivera Garza en su texto Desapropiación para 
principiantes2, incita a hacer reflexiones contestatarias a lo 
establecido, donde se desvanecen las individualidades y se 
bocetan las demandas colectivas, donde reconocemos que 
tenemos una deuda con personas y experiencias que nos 
anteceden para crear estos lugares de encuentro que hacen 
visibles nuestros contextos, sus condicionantes y lo que 
tenemos atravesado en el cuerpo y la mente. 

La intervención en el taller de la curadora pedagógica 
guatemalteca Esperanza de León planteó que, ante estos 

2. https://literalmagazine.com/desapropiacion-para-

principiantes/

https://literalmagazine.com/desapropiacion-para-principiantes/
https://literalmagazine.com/desapropiacion-para-principiantes/


240

escenarios tan desalentadores que se viven como región, 
se deben atravesar los afectos y poner en el centro la salud 
mental para mantener un accionar colectivo que es frágil. 
En conversaciones posteriores al laboratorio le preguntaba 
a Esperanza sobre esta insistencia en los afectos como 
centro de su práctica, a lo que ella contestó que éstos son 
una respuesta frente a un sistema que se ha encargado 
de aplanar los canales de expresividad. Lo que hacen los 
afectos es abonar este campo aplanado. Partir de ahí es un 
atrevimiento a la expresividad y a la ternura, lugares de los 
cuales se nos desterró y a los cuales es importante volver. 
La idea anterior se puede traducir en que, a pesar de las 
lanzas y cargas que resistimos, es importante detenerse 
para primero autocuidarse y a su vez fomentar un cuidado 
entre pares, a través de dejar de replicar los esquemas de 
trabajo y explotación que el sistema económico y político ha 
interiorizado en cada uno de nosotres, así como las violencias 
que el patriarcado ha permitido que reproduzcamos. 

Esperanza compartió que su trabajo artístico y pedagógico 
logra tejer comunidades a través de prácticas afectivas que 
toman como punto de partida las necesidades emocionales de la 
misma comunidad, nutriéndose de la psicología y presentándose 
en diferentes formatos de acompañamiento colectivo. Citando a 
Esperanza: «Aunque uno de cada dos jóvenes en Guatemala esté 
desnutrido y aunque tengamos un nivel académico de cuarto 
de primaria, el arte sigue siendo poderoso». Esto se debe a que, 
desde el arte y sus lenguajes, se abre un nicho del cual nos 
podemos apropiar para accionar y afrontar las adversidades del 
contexto, y encontrar soluciones creativas que involucren a las 
personas y afecten sus realidades.

Concuerdo con Esperanza en que en el arte 
hay una vasta gama de opciones para crear 



241

resistencias creativas. Mientras que en los quehaceres del 
arte contemporáneo existen deseos aspiracionistas y la 
búsqueda de aprobación occidental, también hay formas 
de hackear los lenguajes europeos y verlos como una 
plataforma útil de enunciación y visibilización. Creo que 
compartiendo estas vivencias —aquello que nos atraviesa 
de forma individual y colectiva— se pueden sustraer signos 
y símbolos para convertirlos en acciones que unan a las 
personas desde sus inconformidades y pesares. Las lanzas 
nos sirven como un detonante para operar y pensar de una 
forma creativa, convirtiendo a lo que nos oprime en una 
oportunidad de potencia y una forma catártica de sanar en 
colectivo las heridas. 

Accionar es bailar feat. Mariela Richmond

Yo no soy bailarín y si llego a bailar en una fiesta lo hago con 
poca gracia y destreza. Aun así, bailar3 me permite disfrutar 
la fiesta de otra manera y mezclarme en la heterogeneidad 
que ese punto de encuentro me ofrece. Las redes de 
colaboración como la La Red de Pedagogías Empáticas, 
creo, emulan esta heterogeneidad de las pistas de baile de 
cualquier fiesta.

3. Verbo intransitivo

1.	 Ir (algo o alguien) de un lado a otro para hacer 

determinada cosa. "María estuvo bailando toda la tarde 

buscando la forma de resolver sus problemas".

2.	 Moverse (una cosa) con agitación, viveza o 

nerviosismo. "Eran como de fantasmas aquellas ideas 

que les perseguían y bailaban siempre alrededor de 

ellxs".



242

¿Por qué hablo de bailar? Casi al final de la asamblea en 
que mutó Ensambles, nos cuestionamos cómo accionarnos 

en nuestros diversos contextos. La primera reflexión fue 
que podemos pensar el contexto como la pista de baile 
donde nos tocó bailar porque —pareciera ser— es lo que 
nos impone el ritmo. Intentando desentrañar esta propuesta 
en conjunción con Mariela Richmond de LaRuidosaOficina, 
generamos alegorías para encontrar las similitudes entre el 
acto de bailar y los procesos de enseñanza donde se usa al 
arte como pretexto. El grupo costarricense busca generar 
encuentros para la reflexión de lo común y lo real usando las 
artes visuales y escénicas como herramientas educativas. 

Las Ruidosas mencionan: «En la fiesta se suda, se 
pierde, se gana, pero al mismo tiempo desafías tus 
propios límites corporales y personales». Con esta 



243

idea plantean un juego de relaciones que es una constante en 
nuestros accionares, y proponen adaptar los elementos de la 
fiesta en los procesos de aprendizaje, tomando en cuenta lo 
abrumador que es existir en nuestros contextos.

Por otro lado, al ir identificando nuestras similitudes y 
discrepancias contextuales y sabiendo que operamos desde 
distintos espacios geopolíticos, ante nosotres se abrió la 
pregunta: ¿cómo crear un sentido de colaboración y acción 
común tomando en cuenta las complejidades de los lugares 
en los que operamos y las diversas experiencias que tenemos? 
Es aquí cuando retomo lo que Esperanza había dicho durante 
las jornadas del laboratorio: «...cruzando y manteniendo 
los procesos afectivos que propicien el autocuidado y el 
cuidado colectivo». Siguiendo con la conversación grupal, 

vimos que si queremos consolidar una forma de 
trabajo atravesada por los afectos, que engendre un 
escenario de colaboración que pueda visualizarse 
como una pista de baile, no hay problema si alguien 



244

se aleja para descansar. Pensando en la colaboración 
y el trabajo en red, observamos que se puede bailar de 
maneras distintas, ya sea en pareja, en circulito o incluso en 
solitario, pero en cualquier caso el descanso es una forma de 
autocuidado indispensable para poder seguir bailando, que a 
su vez permite que otres también descansen y más personas 
se integren al baile. No somos máquinas4.

4. No somos máquinas: se escucha: Kraftwerk - The Robots 

[1978]

https://www.youtube.com/watch?v=-wop47G2qeY
https://www.youtube.com/watch?v=-wop47G2qeY


245

Lo más rico de bailar desde lo heterogéneo es que cada quien 
baila como puede o incluso hasta se queda parado, pero su 
presencia es igual de importante que la de aquel que, como 
decimos en México, persigna la pista con sus pasos. No hay 
coreografías ni pasos que aprender, el chiste es hacerlo como 
se pueda, pero hacerlo5.

5. El chiste es hacerlo como se pueda, pero hacerlo: 

se escucha la canción que bailamos en el cierre del 

Laboratorio de Mediación Centroamericana: CHICHA LIBRE - 

Sonido Amazónico

https://www.youtube.com/watch?v=u9Crik3i7KA
https://www.youtube.com/watch?v=u9Crik3i7KA


246

Se me quedó grabado lo que dijo la artista nicaragüense 
Patricia Belli durante el conversatorio de cierre: «Ningún 
conocimiento precede a la experiencia». La invitación a 
bailar es abierta, animarnos a entrarle a la fiesta es una 
oportunidad para poner en práctica los pasos que serán 
aplicados en nuestras disciplinas y más allá. Desde esta 
óptica ninguna persona baila mejor que otra, y se quita lo 
intimidante que puede llegar a ser, incluso para mí, una pista 
de baile. Compartir vivencias y experiencias nos hace, al 
menos, sentirnos acompañades en la disyuntiva entre querer 
ser públicos y dejar de serlo por propia seguridad, hace más 
amable la experiencia de esta fiesta a la que podríamos 
llamar contexto. De ese modo, nos desapropiamos de relatos 
y vivencias para reivindicar experiencias colectivas y 
personales para la creación de territorios comunes de acción. 

Bailar a pesar de las lanzas 

Si ya pude imaginarme el contexto como una lanza y como una 
pista de baile, ahora quiero que imaginemos una pista donde 
los participantes bailan con sus lanzas atravesadas en distintas 
partes del cuerpo. Imaginemos que una parte sólo puede mover 
los brazos, otra parte solamente la cabeza y por último una 
parte sólo las piernas. Individualmente sería difícil hacer un 
movimiento y que este sea entendido como un paso de baile. 
Pero si nos movemos al ritmo de la música a pesar de nuestras 
limitaciones, y entendemos que las demás personas con quienes 
compartimos pista se arriesgan de igual forma a lastimarse, 
podemos bailar. Al sentirnos acompañades por personas con 
las mismas o incluso más dificultades, se puede crear un ímpetu 

de seguir bailando a pesar de herirnos. A través de 
bailar juntes podemos sanar y reconciliarnos con esos 
pesares que llevamos cargando. 



247

Mencioné que la mediación no perfilaba, pero ahora 
reconozco que terminamos acuerpando la mediación. Al 
reconocer nuestras lanzas (limitaciones causadas por 
los contextos geopolíticos) y hacerlas visibles en el baile 
(en nuestro trabajo o acciones) creamos en sí un acto 
conmovedor que invita a más a participar y a desinhibirnos 
de los miedos y estigmas que se nos han impuesto. Podemos 
exponer esas lanzas, hacer visibles los lugares y sentires 
desde donde los hablamos, y formar redes empáticas 
y afectivas que se antepongan a esas realidades. Estos 
procesos constituyen lugares de solidaridad que más allá 
de conseguir respuestas para cambiar nuestras situaciones 
compartidas e individuales, abren caminos, crean grupos, 
formulan preguntas para llegar al cambio y, aún más, dejan 
ver cómo los afectos se atraviesan en el desarrollo de redes. 

Bailar a pesar de las lanzas es una invitación, pero nunca una 
romantización. Podemos seguir moviéndonos para invitar, 
demostrar, hacer ruido e insistir. Este ejercicio se palpa en 
toda esta organización de grupos en contra del racismo, 
los feminicidios y la violencia que se vive en Centroamérica 
y México, y en sintonía con las marchas, los hackeos, las 
estrategias y sobre todo con la forma en que enseñamos. Nos 
manifestamos y bailamos a pesar de todo aquello que nos 
atraviesa para lograr algo nuevo.



Arroz con mango durante el Segundo Encuentro de Pedagogías 

Empáticas, 2018. 



¿ S e  p u e d e 
h a c e r 
m e d i a c i ó n 
c u l t u r a l 
a t r a v é s 
d e l  a r t e ?



250

Demasiadas voces 
hablando al mismo 
tiempo. Notas de un 
tiempo pasado futuro
LAAGENCIA

Somos Laagencia: una extitución que trabaja desde el 
territorio del arte + educación, al límite de la definición de 
las prácticas artísticas e instituyentes. Experimentamos, 
ponemos en marcha estrategias y metodologías de trabajo 
proponiendo formatos de mediación, programas públicos 
en colaboración, ejercicios de autopublicación y formas 
alternativas de hacer con otrxs. 

Mediante nuestra investigación y programa abierto Escuela 
de Garaje, generamos espacios y plataformas de encuentro 
con/para otras iniciativas locales que trabajan desde 
múltiples ideas de producción de conocimiento. El proyecto 
lo conformamos cinco agentes, sin ningún tipo de jerarquía, 
todas somos directoras, productoras y participantes.

Diego

Esta conversación surge como estrategia para hablar de 
movimiento. Han pasado diez años de trabajo continuo 
del colectivo en distintos tipos de proyectos del campo 

del arte y transitando al campo de la educación, 
conviviendo de manera mutualista diferentes 
disciplinas. Actualmente, cuatro de los cinco 



251

miembros del colectivo nos hemos movido fuera de 
Bogotá, y digo movernos porque me gusta pensar que 
nuestra práctica moviliza otras necesidades personales 
en este momento. No nos mudamos, no nos interesa 
afincarnos, sino diluir fronteras geográficas y pensar que 
nuestra investigación continúa en diferentes capas y que 
nuestras preguntas pueden referirse a políticas locales, 
articulando otros problemas globales. 

Aprovechando que estoy en Valencia, España —una 
ciudad pequeña que permite identificar rápidamente lo 
pertinente de abordar algunas cuestiones sobre lo que 
se denomina las epistemologías del sur, de revisar la 
crisis de un gran sistema colonial cuando veo el relato 
del pasaporte, ese que impuso unas fronteras y unas 
maneras opresivas de entender la migración—, quisiera 
compartir algunas preguntas que me surgen: ¿cuántos 
sures hay? ¿Podemos movernos sin mudarnos mirando 
siempre al sur? ¿Cómo aplicar saberes de mediación con 
diferentes disciplinas de hacer conocimiento con otrxs? 
¿Se puede aplicar esta micropolítica en otros contextos? 
Y finalmente la pregunta que nos convoca en esta 
publicación: ¿cómo articular este diagrama como una 
posibilidad de trabajo colaborativo?

Mónica

Diego ha presentado esta conversación como una 
estrategia para hablar de movimiento, lo que relaciono al 
espacio/tiempo y la distancia. 

He prometido aprovechar a nuestro favor el movimiento 
que nos separa, pero ¿a favor de quién está el 
tiempo? ¿Estamos despiertxs mientras del otro 
lado del globo duermen? ¿Cuál es el tiempo que 



252

ocupamos cuando trabajamos en la distancia? El sol puede 
hablarnos sobre simultaneidad, y quizás a partir de un rayo 
de sol podemos entender cómo es que estamos juntxs en la 
distancia, en una sincronía entre el día y la noche. ¿Cómo 
nos relacionamos con la distancia, con la geografía, con el 
territorio? Creo que son categorías impuestas por un tiempo 
sociopolítico y cultural que nos organiza anulando cualquier 
tipo de comunalidad, y es por esto que cuestionamos hasta 
dónde llegan nuestros cuerpxs y cuánto recorremos para 
encontrarnos y sincronizarnos.

Hace tanto calor en el trópico que a veces en la noche no 
se puede dormir. Para mí el dormir son espacios/tiempos 
simultáneos que nos recuerdan la circularidad corporal 
en relación a la atracción ejercida por la tierra hacia 
estos cuerpos móviles acalorados, y la posibilidad que 
existe de encontrarnos de nuevo entre antípodas o entre 
puntos opuestos de pensamiento o condición calórica. 
Quizás las temperaturas que llevamos en nuestros 
cuerpxs son lo que permite que nos volvamos a encontrar. 

Me pregunto por ese espacio en que el sol se interpone, 
porque hace dos años que me he movido en puntos 
opuestos del sur. Me moví a Indonesia (antípoda de 
Colombia) por un año y desde entonces me intriga el 
tiempo que nos une; además he experimentado cómo 
el sol es quien siempre está midiendo la resistencia de 
nuestrxs cuerpxs como algo que se opone a nuestros 
pies en la tierra, sin importar la latitud de un punto 
geográfico, sin importar el sur, pero recordándonos 
nuestra corporalidad en relación al agotamiento, sudor 

y desgaste del trópico de aquí y de allá, a la 
explotación, a la expropiación, a la extitución. 
Me pregunto por esa fuerza de gravedad, por 



253

la afectación en nuestrxs cuerpxs, nuestros espacios y 
nuestros tiempos, y el aprovechamiento de esa fuente de 
energía, la posibilidad de trabajar juntxs, de colaborar. 

Para intentar comprender esta condición corporal en 
relación a la tierra, me gusta la danza de las abejas como 
metáfora de la relación que guardan nuestrxs cuerpxs con 
la gravedad de nuestros días. Las abejas usan el ángulo 
de la danza para indicarle a sus compañeras la dirección 
de la fuente de alimento, y la duración, la distancia y el 
número de repeticiones para indicar la calidad de esa 
fuente de alimento. Es genial, una relación directa entre 
el cuerpo y la fuente de energía/alimento, entre la calidad 
y la intensidad en el movimiento. En el caso de un trabajo 
colaborativo, nuestrxs cuerpxs en movimiento responden 
a cierta atracción gravitatoria, sincrónica, energética. 
Me pregunto: ¿cuáles son esas coreografías de nuestrxs 
cuerpxs para movernos de un lugar a otro, para trabajar 
en conjunto aún en contextos diversos? ¿Cuáles son 
nuestras fuentes de energía? ¿Cuál es la fuente de calor?

Diego

Me hace pensar en Cosmos y la noción de tiempo. Carl 
Sagan y Lynn Margulis interpelan, desde la ciencia y 
la filosofía, cómo se articula lo micro y lo macro en la 
historia de la vida, la misión pedagógica de explorar 
un universo y “mundos posibles”, con sus programas y 
libros, redefiniendo la noción de qué es vida. Y no se trata 
de limitarse a los exoplanetas, sino a abarcar el presente 
y el futuro de la Tierra. Ese futuro del cual no nos hemos 

hecho responsables desde el presente, me hace 
pensar qué otros “mundos posibles” existen, si 
entendemos un mundo como una forma de vivir, 
y quizás, vivir de otra manera.



254

El aporte de Donna Haraway nos invita a redefinir ese 
tiempo, esa noción, en el libro Seguir con el problema1, 
evocando la propuesta científica del antropoceno como 
errada, para mejor llamarla capitaloceno: la causa de 
una economía que indica cómo hemos llegado a un 
punto de inestabilidad ecológica. Ella va un poco más 
allá y propone parentescos y otros agentes no humanos 
para redefinir la intracción2 con otros organismos; un 
lugar diferente, otro tiempo, que no fue, aún es y podría 
llegar a ser. En su libro lo llama Chthuluceno3, un acto de 
nombrar al espacio/tiempo para aprender a seguir en 
esta contradicción de vivir y morir con responsabilidad 
en nuestra única tierra. 

Como diría una pensadora, «cabezas que piensan donde 
sus pies pisan»4. ¿Qué pasa si ponemos los pies en el 
trópico y pensamos en este ecosistema desde el presente 
en crisis? 

Mariana

Me interesan las narrativas del tiempo en relación a 
las primeras preguntas de esta conversación, también       
dislocadas en el tiempo del Google Drive. Es común, al 

1. Haraway, Donna, Seguir con el problema: Generar parentesco en el 

Chthuluceno, Editorial Consonni, España, 2019.

2. Barad, Karen, Meeting the universe Halfway. Editorial Duke University 

Press Books, 2007.

3. op. cit. Haraway, Donna, p. 10

4. Zanfardini, Lucía, “Cabezas que piensan donde sus pies 

pisan”, El entramado de los lenguajes, La Crujía Ediciones, 

Buenos Aires, 2011.



255

desplazarse o moverse a un país como Suiza, cuando uno 
es testigo de una situación de eficiencia absoluta dada por 
una relación humano-tecnología, escucharse decir en voz 
alta: “¡ish! Esto es el futuro”. Luego, durante el tiempo que 
me toma moverme de una ciudad a otra en tren, recuerdo 
la expresión sobre el futuro y la llevo más lejos: si esto 
es el futuro, ¿qué viene después? ¿Es posible vivir en un 
presente futuro? No y ¿sí? Tal vez este sí es el futuro de 
algún pasado, y para imaginar nuestro futuro, nuestros 
mundos posibles, en nuestra única tierra, creamos 
narrativas, cronotopías que son configuraciones de 
tiempo y espacio que generan historias a través de las 
cuales podemos autoevaluarnos. Nuevas cronotopías 
son posibles, crean significados o sentidos que no 
existían previamente. Al mismo tiempo hay cronotopías 
viejas que tercamente no dejan de existir, así hayan 
perdido todo sentido productivo en la actualidad, y así 
se explica mejor esa sensación de estar atravesando un 
presente futuro. 

¿Cómo encontramos la manera de nombrar significados 
que no existen? El ejemplo también lo trae Diego cuando 
menciona el Chthuluceno de Haraway.

Agente P

Me resuena lo que dice Mariana sobre “las narrativas 
del tiempo en relación a [...]”. Creo que es algo que 
siempre ha estado presente en lo que hacemos, en las 
plataformas que proponemos. Hemos trabajado con 
diferentes metáforas de cambio, de temporalidades, con 

diagramas de tiempo: Llama Azul (destilación), 
Afecto Invernadero (procesos atmosféricos) 
o Despacito (teorías de decrecimiento y 
ralentización).



256



257
Afecto invernadero, colectivo Laagencia en espacio 

Odeón, Bogotá 2018  



258

En Llama Azul transformamos el espacio de Campo5 en 
un alambique donde cada una de las cuatro semanas 
del proyecto correspondía con una etapa del proceso de 
producción de licor: fermentación, destilación, consumo y 
distribución. Al basarnos específicamente en estrategias 
de la destilación del jugo de caña en viche —bebida 
tradicional del Pacífico colombiano—, el proyecto se valía 
de saberes perseguidos e invisibilizados, como métafora 
de la desmitificación de la técnica y en oposición a 
los saberes y formas de producción monopolizadas. 
Así realizamos eventos donde los asistentes éramos 
transformados por nuestras propias bebidas 
espirituosas, donde el tiempo funcionaba en otro ritmo y 
dejaba de ser el tiempo de la producción.

En Afecto Invernadero ablandamos y calentamos una parte 
del Espacio Odeón6 con una estructura de invernadero 
dentro del espacio del antiguo teatro. Y apelando a las 
causas y efectos del calentamiento local propusimos para 
cada día del evento un momento de este fenómeno: la 
radiación de ondas de energía, la refracción elástica 
sobre los cuerpos, la condensación del aliento y la 
evaporación del pensamiento. Cuando había movimientos 
y coreografías dentro del espacio, se podía sentir la 
generación de atmósferas de afectación.

5. CAMPO es una plataforma cultural interdisciplinar de 

investigación, discusión, exploración y diseminación, que aborda 

problemáticas contemporáneas desde el arte y la arquitectura.

6. Espacio Odeón es un proyecto de creación artística contemporánea 

que toma la experimentación, la interdisciplinariedad y 

la investigación como ejes centrales de la experiencia 

artística.

http://laagencia.net/archivo/#archivo-7915


259

Despacito, más que una capacitación profesional, fue 
una invitación a desacelerar, a desaprender, a compartir. 
Fue un encuentro de prácticas de mediación artística y 
cultural generado junto al equipo del Centex7, Valparaíso, 
que se planteó desde el intercambio alrededor de la idea 
de la publicación expandida. Esto abrió la posibilidad de 
poder conocernos y reconocernos, identificar las formas 
de hacer públicos nuestros procesos, potenciar esas 
formas y crear acciones colectivas de publicación como 
herramientas de uso para nuestros proyectos y redes de 
trabajo. O quizá, como resumió de manera crítica uno de 
los participantes de forma anónima como parte parte de 
la sistematización del evento: «Despacito fue un espacio 
donde en apariencia no sucedió nada, pero donde sucedió 
de todo».

Así, viendo retrospectivamente estos tres proyectos, 
surge la pregunta: ¿buscar otros tiempos y ritmos ha sido 
una forma de ejercer resistencia? Quizá sí, a eso que se 
llama progreso, a un futuro, a una inercia al ritmo del 
neocolonialismo en nuestrxs cuerpxs. Resistencia a eso 
de lo que Lynn Margulis y Dorion Sagan se burlaban: el 
Homo insapiens —«Hombre, lo imprudente, lo insípido»8.

Y en este momento, ese interés por pensar otras narrativas de 
tiempo es más personal, tiene que ver con el momento en el que 

7. La tercera versión de Acción de Borde: Encuentro de prácticas de 

Mediación Artística y Cultural se llevó a cabo entre el 27 y el 29 de 

agosto del 2019 en el CENTEX, Centro de Extensión del Ministerio de 

las Culturas, las Artes y el Patrimonio, Valparaíso.

8. Margulis, Lynn y Sagan, Dorion, Microcosmos: Cuatro 

mil millones de años de evolución desde nuestros ancestros 

microbianos, Tusquets, España, 1995, p. 13.

http://laagencia.net/archivo/#archivo-8192


260

nos encontramos en Laagencia, como una sustancia en proceso 
de transformación. Que, como una cultura en fermentación, 
necesita tiempo, espacio y experimentación. El resultado de 
esa transformación es incierto, y se ve afectado y atravesado 
por muchos contextos y distancias. Es como un proceso de 
fermentación salvaje que sucede con lo que flota en el aire de 
un lugar. Un proceso que ocurre en nosotros como un cuerpo 
colectivo. Pero, ¿cómo soñamos como cuerpo colectivo?

Mónica

Soñemos desde el cuerpo y no desde la geografía. 
¿Podemos pensar como un cuerpo común? ¿Qué es un 
distanciamiento geográfico? Si pensamos desde el cuerpo 
y no desde la geografía, podemos desvincular nuestra 
corporalidad de lo visible, de la tierra que pisamos, 
de la gravedad de este contexto, de las referencias 
geodiferenciales, de las complejidades geopolíticas, de 
las dimensiones cartesianas, de los límites y las barreras 
nacionales. ¿Es una invitación a considerar lo invisible? 

Sin duda estamos en tránsito, el espacio que habitamos 
no nos pertenece y con una distancia prudente podemos 
ver su totalidad, por eso siempre me ha gustado que 
desde lo colectivo nos descoloquemos, nos movamos, 
nos distanciemos. Ver con perspectiva nuestrxs cuerpxs 
en la tierra para permitir que sean puntos de encuentro 
o bifurcación y luego entender cómo percibimos 
nuestra condición geográfica en la inestabilidad 
de un movimiento espacio temporal que nos pone 
constantemente en crisis. 

Dos colectivos con quienes construí ciertos 
afectos y que me gustaba visitar en Purwokerto, 
la ciudad donde viví en Java, son Heart Corner 



261

(hacen gigs9 y llevan una revista periódica) y Harvest 
Mind (siembran arroz orgánico y apoyan los movimientos 
sociales rurales). Ambos participaban de un ecosistema 
muy particular de una ciudad en crecimiento y 
distanciada del orden social impuesto por los reinos de 
Mataram y Batavia, ambos equidistantes de esta ciudad 
mayoritariamente rural y campesina. Y esta distancia 
en la isla de Java, que no sería más que un paisaje que 
va de un lado de la isla por entre volcanes y amplios 
campos de arroz, se hace evidente con el lenguaje. 
El javanés de esta región no tiene los tres dialectos 
que se usan para distinguir los estratos sociales de 
la sociedad, pues no había sultán al cual dirigirse, y 
esto revela un sinfín de corporalidades casi invisibles, 
horizontales, descomplicadas, desarraigadas de un 
poder centralista, autónomas, imaginativas, irreverentes 
y por momentos apolíticas. Tanto Heart Corner como 
Harvest Mind, de maneras casi efímeras, me dejaron ver 
otras coincidencias que ocurren casi desapercibidas en 
una cultura, la economía en otras palabras, la memoria 
personificada; y como Laagencia venía preguntándose 
por esa bifurcación entre cultura y economía, me 
surgieron preguntas de cómo es que estábamos juntxs 
ahí en ese instante, entre cuerpxs, que hasta pensé que 
representaban a la sociedad del cansancio —viniendo yo 
desde tan lejos, considerando tomar ciertas distancias. 

Heart Corner se llama así porque hace diez años comenzaron 
las bandas de la segunda ola de música emo que usaban 

9.  Gigs es una jerga para una actuación musical en vivo, 

una sesión de grabación u otro compromiso (generalmente 

pagado) de un músico o conjunto.



262

el símbolo de un corazón. Harvest Mind porque les suena 
milenial/gen Z/popular/hype/catchy para un nombre de un 
colectivo joven. Y para continuar con las preguntas: ¿cómo 
es que nombramos lo que somos? Yo, aún en el vaivén 
de mi movimiento entre antípodas de esa condición de 
inestabilidad, lo entiendo como una danza pop, un gesto de 
comunicación con nuestros entornos más directos, eso de 
ponerle nombre a los colectivos, eso de tomar distancia.

Desde un grupo de estudio que llevamos sobre 
afrofuturismos (inspiradas por Felwin Saar10), sabemos 
que hemos de cruzar el campo de acción entre la 
economía y la cultura con el cuerpo y la relación 
con los otrxs. El afecto y las búsquedas por lo que 
realmente significa territorio, son variables despojadas 
de “esta tierra me pertenece”, son la revelación casi 
invisible del transitar de nuestrxs cuerpxs, por donde 
se van construyendo autonomías que el terreno mismo 
sabiamente demarca. Más allá de los volcanes y el sol 
que quema sabemos que están las estructuras de poder 
y posesión. Y al final avanzamos en este paso por la 
tierra, una tierra suspendida entre la naturaleza y la 
cultura. «Y dicen por ahí que la realidad del imaginario es 
imaginaria, pero yo no lo creo así, intuyo que se plasma 
en formas concretas desde donde nos vamos auto-
formando, nos vamos dando forma, y las formas se van 
auto-organizando —lejos, muy lejos de ellos, o al menos 
tan lejos como hemos logrado imaginar»11.

10. Saar, Felwin, Afrotopias, Philippe Rey, París, 2016.

11. Hernández, Aline, “Quisiera tener los pies llenos de 

tierra”, Brújula y puerto: Prácticas imaginativas, territorios en 

disputa, Cráter Invertido, México, 2016, p. 13. 



263

Mariana 

¡Qué difícil entrar en el hilo de esta conversación! 
Describir nuestra experiencia de dislocación, de mixtura, 
de extrañeza, de incomodidad, a través de abstracciones 
y teorías universales sobre el tiempo y nuestro paso por 
la tierra, debo decir que me sobrepasa en este momento. 
Juntxs hemos trabajado de muchas maneras y en 
diferentes compases para activar inteligencias sensibles, 
memorias del cuerpo, acciones atravesadas por aquello 
que imaginamos diferente y aún así nombramos posible. 
En ésas hemos cultivado, cosechado y fermentado tantos 
afectos como nodos de una red infinita, desmesurada 
y aún creciente. Ese crecimiento es opuesto a lo que 
podemos entender por progreso, y en esa línea, a lo que 
podemos entender por futuro. 

Últimamente, lo que me levanta cada mañana es una 
preocupación apremiante por el presente, por el minuto 
a minuto de aquí y ahora, y como un mantra me repito 
en la ducha: “hoy no vas a hacer cosas que hablen de 
la realidad, hoy vas a hacer cosas reales”. Suena a 
frase de podcast para adquirir un hábito, yo sé, pero 
no es tan fácil de hacer como suena. Salgo a la calle, 
mi experiencia es real, vivo en un lugar al que no hace 
mucho tiempo llamaba “el futuro”. ¿Y cuáles son esas 
“cosas reales” que puedo hacer en “el futuro”? Dar pasos 
en el presente, consumir datos y dejar que los datos 
me consuman, que la información que se produce en 
tiempo real sea la realidad de las cosas que hago, la 
experiencia y mis acciones en “el futuro”. Pero como dije 

antes, la cosa es compleja, porque en “el futuro” 
la realidad se produce con la misma velocidad 
4G, y no hay escapatoria hacia aquello que 



264

llamamos “el futuro”, imposible, hasta no hacernos cargo 
del presente. 

Mi hoy en día es real gracias, en gran parte, a esta 
inteligencia colectiva que llamamos Laagencia. Mi 
agencia para hacer cosas reales la he entendido y la 
he practicado con otrxs durante los últimos diez años 
en el presente. Ser agentes en el territorio del arte y la 
educación no es otra cosa que un trabajo constante que 
insiste en los alcances de plataformas de encuentro 
y formación para reconocer, intercambiar y producir 
saberes reales, a veces desconocidos. Estos encuentros 
de código abierto hacen posibles cambios necesarios: 
nos juntamos para mejorar las relaciones de igualdad de 
género y raza en las instituciones del arte, para ejercer 
nuestro derecho a participar en la producción de lo 
público, para cuidarnos e incorporarnos en prácticas 
solidarias, para aprender a escuchar aquello que no es 
humano y cambiar nuestra concepción de la naturaleza. 
Saber nuestra experiencia dentro de un ecosistema 
requiere nuestro enfoque y resonancia con lo más 
pequeño, con nuestrxs relaciones más inmediatas.

Si debo cerrar con una pregunta para abrir otra, 
preguntaría por el llamado a la acción que hace el presente 
de cada una sobre nuestrxs cuerpxs, individuales y 
colectivo. ¿Qué “cosa” aquí y ahora hicimos hoy?

Sebastián

Reflexiono mucho sobre el asunto del hacer, cuestiono 
mucho mi incapacidad o, por lo menos, la gran dificultad 

que implica a veces en mi cotidianidad llevar 
a cabo una tarea. Ponerme en movimiento 
cuesta mucho esfuerzo y me toma mucho 



265

“tiempo” o, mejor aún, muchos “ciclos de pensamiento” 
para proponer una unidad de medida de “tiempo” 
alternativa. Quisiera hacer las paces con mis “ciclos 
de pensamiento”, por lo tanto me reconforta leerlxs 
hablando de cronotopías.

Alguna vez oí a alguien decir “decoloniza tu imaginación”. 
Ahora que proponemos desaprender lo que entendemos por 
movimiento + tiempo, me pregunto: ¿qué tan “lejos” tenemos 
que ir? En ese sentido resulta singular cómo en el lenguaje hay 
términos como lejos y atrás, que en principio hacen referencia 
al espacio y al movimiento, pero que se utilizan también para 
referirse al tiempo. Volviendo, ¿qué tan profundo debe ser el 
formateo de nuestra imaginación si la unidad de medida con 
la que contamos el transcurrir de nuestras vidas/historias 
está tan condicionada? Imaginemos que nos rigiéramos en 
términos diferentes a futuro/pasado y tarde/temprano. Si 
en cambio nos pensáramos en términos de movilización, 
¿cómo funcionaría? ¿Hablaríamos en términos de cercanía 
o sincronía? ¿De movernos y/o vibrar rápida o lentamente? 
¿Ritmo y tempo? ¿Es posible hablar de velocidad sin tiempo? 
¿Qué implica el movimiento sin desplazamiento? ¿Qué implica 
moverse en un mismo lugar? El baile puede ser un escenario 
donde estas condiciones se conjugan.

Desde que leí la palabra movimiento recordé la letra de 
una canción de reggaeton llamada “Llegamos a la Disco”12 

12. Una canción del cantante puertorriqueño Daddy Yankee, 

perteneciente a su álbum Prestige. El tema fue producido por los 

productores Musicólogo & Menes, en colaboración con Nelly el arma 

secreta y Dj Luian. Cuenta con la colaboración de artistas 

como Ñengo Flow, Arcángel, De La Ghetto, Farruko, el dúo 

Baby Rasta & Gringo, Alex Kyza y Kendo Kaponi.



266

que versa: «Daddy Yankee no es un cantante, Daddy Yankee 
es un movimiento, ¿cuándo lo van a entender?» La idea de 
pensar a Daddy Yankee como un movimiento evidencia 
la polisemia que permite esa afirmación, la noción de 
movimiento puede ser leída tanto como ideología (perreo) 
y como desplazamiento (perreo). Dicho movimiento, que se 
sitúa en la cadera y se origina en el trópico, de cierto modo 
resuena con los movimientos anticoloniales. Siguiendo el 
consejo de descolonizar la imaginación, invito a que en 
lugar de movimientos hablemos en términos de bailes o 
coreografías e inclusive de “gesticos decoloniales”.

Estamos lejos las unos de los otras en términos de 
kilómetros y minutos, pero no de empatía y de sincronía 
de pensamiento. Así yo pueda tener una conversación 
con alguien en otro sur, en otro trópico, o mundo, y 
responder en cuestión de segundos o semanas, lo que 
nos aleja no son los océanos y las montañas, sino lo que 
representan para cada cual. La sincronía y la empatía 
permiten que nosotras cinco podamos escribir este texto 
y que nos “haga sentido”, que lo que dicen las demás 
voces nos resuene, nos aporte y nos cuestione. De nuevo, 
¿cómo bailar colectivamente? A veces hay movimientos 
en direcciones opuestas o equivalentes, a tiempo o a 
destiempo, es una conversación entre cuerpos. Para el 
perreo y otros ritmos tropicales y del sur no hay que seguir 
un guión preestablecido, ni hay que saberse los pasos 
como en el waltz, sino hay que tener flow o swing, que 
de cierto modo son saber leer y transmitir individual o 
colectivamente a las interlocutoras.

Recuerdo un fragmento de una frase de Silvia 
Rivera Cusicanqui que alguna vez citamos, en la 
que traduce una expresión aymara: “Quipnayra 



267

uñtasis sarnaqapxañani”13, que quiere decir “mirando 
atrás y adelante podemos caminar en el presente futuro”, 
explicando que el pasado está frente a nosotros porque 
es lo que tenemos para orientarnos hacia el futuro que 
siempre es desconocido. Por eso el futuro está a nuestras 
espaldas y por lo tanto no lo podemos ver. En este (des)
orden de ideas propongo la siguiente pregunta: ¿qué 
recuerdan del futuro y que esperan del pasado?

13. Rivera Cusicanqui, Silvia, Tenemos que producir 

pensamiento a partir de lo cotidiano https://alicenews.ces.

uc.pt/?lang=1&id=23864

https://alicenews.ces.uc.pt/?lang=1&id=23864
https://alicenews.ces.uc.pt/?lang=1&id=23864


268
Mitote ICDAC



¿ C ó m o  
p r a c t i c a r  
u n a 
m e d i a c i ó n 
l í q u i d a ?

Mitote ICDAC



270

Recuperaciones y 
reconsideraciones 
desde el espacio entre 
el arte y la educación
ESPERANZA DE LEÓN

Derecho a reconocernos distintos: como arte educadora, 
no distingo bien la diferencia entre esos dos términos. Mi 
pensamiento artístico simplemente prefiere crear situaciones 
que objetos. 

De donde vengo, las estadísticas no pasan cerca del arte. 
Me posiciono desde el sur, como una de tantas estudiantes 
y maestras producto de la educación pública, de bibliotecas 
públicas, autodidactas de prácticas en la vía pública. Nací 
en la ciudad y crecí en las montañas de Guatemala, en un 
lugar donde el español, se escuchaba como segunda lengua. 
Eso me instaló una sólida conciencia de la realidad de la 
diversidad. Desde entonces vivo con un pie en lo rural y otro 
en lo urbano. 

Tal vez por eso, en 2005, me involucré en un proyecto que 
planteaba llevar clases de arte a escuelas del país, accesibles 
sólo por senderos a pie. Una de ellas fue en Jolomquisis, en el 
departamento de Huehuetenango. A la orilla del camino y en 

la punta de una montaña, niños y facilitadores nos 
reunimos hirviendo de emoción, hablábamos sin 
entendernos. Solicitamos que uno de los estudiantes 



271

fuera nuestro traductor, tocó esperar al único estudiante 
bilingüe de la pequeña escuela multigrado. Entonces, en 
medio de un fondo azul y suelo ocre de montaña, espléndido a 
caballo, apareció con gorra de béisbol y camisa cuadriculada 
el “presidente de la clase”. Ya sentados en el salón, él repetía 
como eco en idioma Chuj nuestras instrucciones. Para 
empezar entregamos un pincel y un color primario a cada 
niño, les pedimos que sumergieran el pincel en dos colores, 
el propio y el de un vecino, para luego pintar un círculo sobre 
su papel. El momento de risas y gritos de asombro por lo que 
pasaría a continuación fue tan impactante para ellos como 
para nosotros. Nunca habían mezclado colores líquidos y 
nosotros no habíamos previsto que podría ser así.

Derecho a la formación: reconozco los procesos de formación 
como campos abiertos y diversos, mucho más amplios que 
lo académico. En mi propia formación, la complicidad ha 
sido fundamental, me llevó a situaciones de aprendizaje que 
impactaron a toda mi generación. Viví lo que hoy llamo la 
escuela de la no escuela, la metodología de la calle nos formó 
en lo que la escuela silenció. Con el tiempo reconocí esa 
metodología como la “conversación”. Aprendimos juntándonos a 
platicar, planear, discutir; en el live action del más puro y duro. 
Organizamos festivales, talleres, tapadas, tomas de escuela, 
actos que después supimos que se llamaban “performance”, 
acción o intervención. Fue una didáctica transformadora para 
quienes veníamos de modelos educativos al estilo del siglo 
anterior. Esa escuela de la no escuela sobrevive en personas, 
prácticas e intereses de aprendizaje intencionado; fuera de lo 
académico, en formas de estudio y enseñanza cinéticas del 

decir y escuchar, donde facilitadores y participantes 
proponen y modifican contenidos y dinámicas 
alrededor de la enseñanza/aprendizaje.



272



273

Página interior del libro Aquí Yo Ana. Creatorio 

Artístico Pedagógico, 2013.



274

De esos ingredientes, nació el programa Creatorio Artístico 
Pedagógico (CAP), un laboratorio de investigación y formación 
artística donde generalmente los y las participantes oscilan 
entre los 3 y 30 años. Cada seis semanas realizamos una 
asamblea donde participantes y facilitadores evaluamos 
procesos, sugerimos, comemos, jugamos u organizamos una 
terapia grupal. La conversación y la co-construcción recogen 
y sistematizan las sensaciones de aquel modelo de formación 
abierta de mi experiencia extra escolar. 

Entonces ¿qué se hace y qué se puede hacer en el espacio 
entre el arte y la educación? Podemos recuperar uno que 
otro de tantos derechos erosionados en nuestros territorios. 
Podemos no sólo reconsiderar cómo aproximarnos y cómo 
acercar a las personas los saberes alrededor del arte, sino 
con qué y para qué. Tales configuraciones pueden impactar 
histórica y funcionalmente. Para nuestro provecho, los 
lenguajes del arte que denominamos contemporáneo 
fomentan el diálogo o el replanteamiento de la realidad. Ahí, 
en ese espacio entre el arte y la educación, podemos usar 
cualquier material cotidiano para jugar y proyectarnos, para 
trabajar sobre lo emocional, lo histórico, lo estético o incluso 
ensayar modelos de acción social. 

En 2013 como parte de la primera generación del CAP, Ana 
Jolajuj, bella, joven, madre y trabajadora, acompañaba a su 
hermano menor a nuestras clases y ocurrencias, notamos su 
interés y la invitamos. El hermano nos dejó y ella se quedó. 
Para ese cierre anual se propuso la elaboración de un libro 
por participante, con la guía de una artista invitada. Durante 
todo el año no fue relevante saber si Ana podía leer. Así que 

el grupo entero la animó a elaborar cada página 
ilustrada del libro que contaba sin palabras, una 
historia de su experiencia en un barrio limítrofe 



275

de la ciudad. La artista guía, Yasmín Hage, eligió el potente 
Discurso a Europa del Cacique Guaicaipuro Cuauhtémoc, 
para poner palabras a la historia, dando como resultado un 
libro atípico, donde saber leer o escribir no interfirió con su 
derecho a la formación o la publicación. Posteriormente este 
libro fue seleccionado para una muestra de arte de mujeres 
en el Museo Nacional de Arte Moderno de Guatemala. 

El derecho a la construcción propia: en una realidad sin 
escuelas, en donde cada día redescubrimos nuestras formas 
de aprender y enseñar, observar y escuchar activamente 
es fundamental para comprender, conjugar y repensar 
nuestras realidades. Orientar la labor arte educadora de esa 
forma puede llamarse constructivismo, situacionismo, arte 
relacional o pensamiento artístico. En mi caso, como nació a 
solas y en Guatemala, también podrían llamarse decolonial. A 
mi modo de ver, no importa la clasificación a posteriori, sino 
nuestras búsquedas a priori. ¿A qué respondemos? 

Daniel Schafer, arte educador guatemalteco, insistentemente 
repetía en sus clases: «La solución perfecta para la cuestión, 
está en la comprensión perfecta de la cuestión». Comprender 
necesidades en el área de formación artística, así como 
nuestras posibilidades, puede calificarnos para generar 
construcciones propias, adecuadas a nuestras formas y 
necesidades. En mi contexto, esa comprensión me acreditó 
para construir contenidos curriculares para el Ministerio de 
Educación guatemalteco y talleres para diversas fundaciones 
en el área rural y urbana; estableciendo bases metodológicas 
y de contenidos para el área juvenil e infantil de la Escuela 
Municipal de Pintura ciudad de Guatemala; haciendo 

consultorías, curadurías educativas y sosteniendo 
en el tiempo la única escuela independiente de 
introducción a lenguajes artísticos designados 



276

Jolomquisis, Huehuetenango, Guatemala. 

Creatorio Artístico Pedagógico, 2005.



277



278

como arte contemporáneo para niños, jóvenes y adultos en 
mi país, el CAP. En esa construcción trabajamos anualmente 
sobre cuatro ejes temáticos: lo social, lo emocional, lo 
técnico y lo teórico, presentados en ese orden por expertos 
invitados, en ciclos de no más de seis semanas, para 
ofrecer información a utilizar en los proyectos artísticos 
de los participantes, quienes por la naturaleza de las 
exploraciones anuales, desarrollan propuestas más allá de 
lo autobiográfico. Estos mismos cuatro ingredientes orientan 
toda mi práctica. ¿Desde dónde, con qué y cómo construirá 
cada quién?

Derecho a la poesía a pesar de todo: como parte del 
equipo curatorial de la 21º Bienal de Arte Paiz, impulsé el 
involucramiento del público en las piezas y en la experiencia 
del arte en sí. También provoqué el acercamiento de artistas 
con comunidades específicas. Uno de los más sensibles 
procesos fue el realizado con la comunidad de pacientes 
de oncología del Hospital San Juan de Dios. Liderado por los 
artistas René Francisco Rodríguez y Yamis Socarras, junto a 
seis pacientes y alrededor de veinte estudiantes voluntarios 
de arte y psicología. Se tradujeron las experiencias personales 
y oncológicas en proyectos sobre la vida, los vínculos y la 
muerte, como piezas dentro de la Bienal. Posteriormente, 
objetos y registros de ese proceso se instalaron 
permanentemente en el hospital, propiciando la percepción 
del arte en relación estrecha con la vida y la salud. 

Crear metodologías de enseñanza propias, rescatando 
prácticas de nuestros maestros, conocimientos ancestrales 
y actuales, puede aportar a diálogos personales o locales 

específicos en medio de circunstancias adversas. 
Como último ejemplo, en 2019, para su proyecto 
anual, Edwin Pirir, estudiante del CAP, integró sus 



279

identidades campesina y artística, explorando temas como 
la siembra, la cosecha, la polinización y los polinizadores. 
Decantó finalmente en una documentación de efectos en el 
paisaje visual y sonoro de su comunidad, causados por la 
cementera instalada en su territorio, la lucha comunitaria por 
proteger los recursos y su derecho de acceso a los mismos. 
En esa documentación se mostraron alrededor de cincuenta 
fotografías y unos diez audios recogidos en sitio (canteras, 
cerros, parques de maquinaria pesada y otros), montados 
como un sólo video presentado en una tablet con audífonos, 
exhibido en la biblioteca de la galería Ultravioleta, donde se 
mostró la exposición. Desarrollar esta propuesta sumergió a 
Edwin en los riesgos reales, que algunos proyectos artísticos 
socialmente comprometidos, pueden suponer.

Quizás lo que llamamos arte contemporáneo sea un 
buen método de investigación y ensayo de reacomodo o 
aprovechamiento de nuestras diferencias, quizá desde 
el aprendizaje podamos recuperar algunos derechos en 
el espacio entre el arte y la educación, tal vez podamos 
reintegrar la experiencia artística a la experiencia de la vida. 
Maxine Greene cita el ensayo de Merlau-Ponty “Eye and Mind” 
donde dice: «...es importante insistir en lo que sabemos a 
través de nuestras propias situaciones y que regresemos 
a “lo que hay” que subyace al pensamiento científico y 
cibernético»1.

1. Greene, M. Realeasing the imagination: essays on education, 

the arts, and social change, Jossey-Bass, San Francisco CA, 

2000. La traducción de la cita fue por parte de la autora.



280

Estamos en un momento de inflexión, una crisis. Tras las 
tragedias del cambio climático y una pandemia mundial que 
instalan nuevos miedos, ¿qué habría que reconsiderar? ¿Qué 
podríamos formular? Los frágiles sistemas educativo y de 
salud han desnudado la desigualdad social y la necesidad de 
nuevos espacios de trabajo, ahí el arte está listo para aportar. 
Confiemos en nuestra experiencia tanto como nos han 
enseñado a confiar en la teoría, construyendo principalmente 
a partir de lo sensible, lo que sabemos hace falta, usando 
lo ya establecido o conocido, no como base, sino como 
complemento.



281

Cotidianidad en CAP. Creatorio 

Artístico Pedagógico, 2019.



282

Asamblea de evaluación de procesos, terapia grupal y 

comida en CAP. Creatorio Artístico Pedagógico, 2019. 



¿ C ó m o  
l e  d a m o s  
v o z  
a  l a  
i n t u i c i ó n ? 



284

Primer manifiesto  
de Pedagogías 
Empáticas1

Las pedagogías empáticas habitan el terreno de los afectos: 
insisten en arrojar luz a lo invisible y en buscar palabras para 
llamar lo innombrable, siguiendo la corazonada de que en 
esos lugares hay algo valioso. Una recopilación de afectos 
—que es lo que este breve texto intenta hacer— se parece a 
una manada de fantasmas que, a pesar de rebasar los medios 
que tenemos para entenderlos, nos acercan a otras formas 
de existir, a otros planos y dimensiones. Nuestras prácticas 
reúnen maneras de hacer y de ser que apuntan a cabos 
sueltos y enredados, que pueden enseñarnos sobre quiénes 
somos y quiénes podríamos ser, dónde nos encontramos y 
qué caminos se abren ante nosotros, y que podemos plantear 
como las bases de una pedagogía afectiva. 

Reuniendo observaciones del Segundo Encuentro de la Red 
notamos que nuestra propuesta pedagógica es contradictoria 
al implicar al mismo tiempo lo que está adentro y lo que 

1. Este texto es una iniciativa del Equipo de Relatoras conformado 

por Mar García, Ana Karen Rodríguez, Adela María González Baca, 

Viridiana Jocelyn Gómez Álvarez y Marcela Borquez, y fue escrito 

con el apoyo de Aisel Wicab, Lola Malavasi y Daniela Ramos. Al estar 

construido a partir de notas, fragmentos y observaciones del Segundo 

Encuentro de Pedagogías Empáticas, este texto reúne voces 

más allá de las nuestras y puede representar un sentir 

general de la Red.



285

queda fuera y enfatizar tanto lo único como lo múltiple. Es 
sutil, se activa en encuentros específicos de maneras que 
corresponden a sus particularidades. La encontramos fuera 
de la oficialidad y en lo que no entendemos, como la intuición, 
el presentimiento, la corazonada y el recuerdo, los cuales a su 
vez dan un sentido de pertenencia y pertinencia. Se expresa 
como resistencia y como la sensación de que algo funcionó o 
fracasó, operando desde la fe o en un plano similar, dándose 
a su propio tiempo. Su tendencia a generar vínculos es la 
condición de posibilidad de una Red: un yo enmarañado junto 
con otrxs, fronteras que se difuminan.

Desde las pedagogías empáticas, entendemos que los 
caminos siempre cambian y aunque creamos conocerlos, 
siempre estaremos recorriendo nuevas rutas. Sin embargo, 
esperamos que nombrar diferentes avenidas pedagógico-
afectivas funcione como una manera de localizarlas —en 
lo personal, en los contextos, en lo implícito, en el arte—, 
de vincularlas con acciones específicas, y de organizar 
o desenredar una diversidad de intenciones intrincadas. 
Podemos hablar, por ejemplo, de una pedagogía íntima que 
no se basa en lo individual aunque sí en la diferencia. Una 
pedagogía desbordada, donde la experiencia se expande 
más allá de instrumentos, ideas y metodologías, y rehuye 
resultados. Una pedagogía psicodramática, que presenta y 
representa ideas, las vuelve acciones, espacios, momentos. 
Una pedagogía de las contingencias del contexto y del 
espíritu del momento, que se basa en la cercanía y, gracias a 
eso, se puede hacer propia, digerible y entendible, se funde 
con todo, se hace invisible. Una pedagogía del futuro, con la 

potencia del arte de afectar lo que no ha sucedido. 
Una pedagogía emancipadora, basada en el goce y 
la gestión de la libertad.



286

Reconocer la voz, Maria Acaso, durante Encuentro de Pedagogías 

Empáticas: Me recuerdas a mí, 2017." 



¿ C u á l  
e s  e l  
t e r r i t o r i o  
d e l  
a r t e +
e d u c a c i ó n ?



288

La educación, la 
imaginación política, 
los exús y la gira 
pomba-gira1

MÔNICA HOFF

I
«¡En el principio era el Verbo!», así nos dijeron los de las 
carabelas.

Después vino el amor como norma, el orden como base y el 
progreso como fin. «Conservar mejorando», nos decían éstos.

[¡Todo mentira!]

1. Texto-base de la conferencia impartida por Mônica Hoff en el 

Segundo Encuentro de Pedagogías Empáticas, el 1 de diciembre 

de 2018, en el auditorio del MUAC/UNAM, Ciudad de México. La 

presentación fue diseñada como una conferencia a cuatro voces 

impartida de manera colectiva por Mônica, Fernanda Barreto, Daniel 

C. Benítez/Sepúlveda y Nicolás Pradilla. El texto-base ha sido enviado 

a lxs tres invitadxs con la propuesta de que lo destrozaran y de que 

los nuevos textos que se armaran individualmente pudieran ser leídos 

juntos en el último día del encuentro. Para este libro, decidimos 

publicar el texto-base. El conjunto de los cuatro textos posiblemente 

será publicado en un futuro no tan distante, o se quedará 

en la memoria de todxs aquellos que estuvieron presentes 

en aquel momento tan dulce como raro.



289

Entonces, la ciencia —resuelta, impávida, vieja y blanca—, 
certera en sus certezas y abusadora por naturaleza, llegó 
haciéndonos creer en el conocimiento como posibilidad de 
liberación.

[¡Otra mentira!]

Por último, la educación, nuestro mejor programa colonizador 
—modesto, pulido, comprometido, disponible. La "buena 
madre" del proyecto civilizatorio, siempre al servicio del gran 
padre-patria-patriarca-nación. Salvándonos de nosotros 
mismos para garantizar el bien común.

[La ficción siempre ha construido realidades impresionantes, 
¿verdad?]

«¡Es la modernidad!», nos gritan unos fanáticos esclarecidos 
desde sus utopías patriarcales.

Y nosotras aquí hablando de empatía.

II

En la vida hay por lo menos 5 cosas básicas maravillosas 
[_______, ______, _______, ________, _______]. 
Ninguna de ellas todavía es la educación.

 
En el orden históricamente construido como natural de las 
cosas, la educación es el departamento de la vida destinado a 
la construcción del conocimiento. De este modo, y de acuerdo 
con las matemáticas más elementales ideadas por este mismo 
orden, donde no hay educación, no hay conocimiento. Por suerte 
no vivimos sólo de matemáticas elementales, sino también 

de poesía, conflictos, encuentros inesperados, 
aprendizajes no nombrados, conocimientos mojados 
que no identificamos como educativos, pero que operan 
cambios extraordinarios en nuestra manera de pensar 



290

y estar en el mundo. Y esto, contrariamente a las teorías, es 
educación.

En la educación, aunque parezca una paradoja, interesa lo que no 
es educación.

La educación, sea cual sea, no es pedagogía.

La pedagogía, a su vez, es transitoria o tampoco podrá ser 
pedagogía.

No todo lo que llamamos pedagógico o educativo es educación. Y 
no todo lo que llamamos educación es educativo o pedagógico.

La calidad de "educativo" no es garantía de educación.

La palabra educación tampoco es garantía de nada. En general, es 
un simulacro de la educación, no la educación.

En la educación, para ser educación, la satisfacción no puede ser 
garantizada.

Ella es desobediente por naturaleza —escribe contra sí misma, se 
pone a prueba, desconfía de lo que piensa y de lo que habla, se 
lleva a la locura.

Se trata de un lugar de imaginación política, bajo el riesgo de no 
ser educación.

La imaginación a su vez, insumisa por condición, nada tiene que 
ver con la reflexión. La reflexión es uno de los artículos de lujo de 
la ciencia para controlar el saber y justificar su existencia. La ima-
ginación es otra cosa. 

“Por repetición” es como el personal del "orden natural de 
las cosas" nos enseñó a ver el mundo, y eso mata 
el calor de la imaginación. Donde no hay calor, no 
hay nada.



291

La educación es, por lo tanto, un ejercicio crítico de 
imaginación. Una ficción visionaria. La realidad es otra cosa.

Es en el conflicto entre lo que es arte y lo que es educación, 
que ambas existen plenamente. Intentar atarlas para que 
sean una sola cosa o compartimentalizarlas en bloques 
distintos será siempre un equívoco. El conflicto es, a menudo, 
la mejor, sino la única, manera de tocarnos.

La educación es el conflicto entre el antes y el después, sin 
que haya separación temporal entre ellos. No es un lugar para 
la razón.

Cuando no hay inestabilidad, difícilmente habrá educación.

La inestabilidad, a su vez, es lo que no tiene nombre, no se puede 
clasificar, no cabe en lo necesario, no obedece a la norma.

La educación, en contra de sí misma, es la gran oportunidad 
que tenemos de salir de la racionalidad programática hacia 
otros modos de relación y existencia física, emocional, 
mental, corporal, amorosa, política; a otras formas de 
construir conocimiento que van más allá de la idea que 
tenemos sobre lo que es el conocimiento.

En la educación hay al menos 5 cosas básicas maravillosas 
[_______, ______, _______, ________, _______]. 
Ninguna de ellas, sin embargo, es la educación, pues en la 
educación, así como en el arte, interesa lo que aún no es 
educación.

La construcción de modelos sólo sirve, de hecho, a quien(es) 
los construye(n). 

Las cosas no son lo que (no) parecen ser.

Y nosotras aquí hablando de empatía.



292

III

La pedagogía de la crueldad es la crueldad. La pedagogía del 
miedo es el miedo. La pedagogía de las instituciones son las 
propias instituciones. La pedagogía del orden es el orden. La 
pedagogía del control es el control. La pedagogía del progreso 
es vieja, blanca, de buena familia, y usa corbata.

Así aprendimos con los de las carabelas. 

Las contra-pedagogías son otra cosa.

Y nosotras aquí hablando de empatía.

IV

Exú es la entidad yoruba responsable de abrir los caminos. 
Es el orisha más humano. Dicen que tiene un pie aquí y el 
otro allá. Es el que tiene el poder. El que tiene la capacidad 
de convertir el error en acierto y el acierto en error. Es el gran 
mensajero de las buenas y malas noticias. Le gusta bailar y 
tomar. Juega con el juego. Es siempre el primero en recibir 
ofrendas. Es el que tiene muchos nombres y una habitación 
reservada en la casa de todos. Es a él a quien siempre 
debemos agradecer. Pero eso nunca nos lo contaron.

«¡Exú es el demonio!», nos dijeron los de las carabelas.

Y nosotras aquí hablando de empatía.

V

Tal cual Exú, la Pomba-gira es una mensajera entre el 
mundo de los orishas y la tierra. A ella le gustan los 
collares, las flores, la lujuria, la fiesta, la comida, el 
perfume, el poliamor. Es la entidad a la cual pedimos 



293

consejos y encargamos hechizos amorosos; alguien a quien 
no podemos traicionar jamás. Hay gente que cree que se trata 
de una entidad espiritual que ha surgido más recientemente, 
en el siglo XX, para traer y reclamar voces nunca antes 
escuchadas por los orishas. Otros defienden que es una 
versión femenina de Exú. 

Cualquier semejanza con las lógicas patriarcales de captura 
llevadas a cabo en nuestro mundo blanqueado es, una vez 
más, fruto de nuestros pensamientos colonizados. 

Una gira pomba-gira es siempre un acontecimiento contra-
pedagógico.

Y nosotras aquí hablando de empatía.

VI

Si creemos de verdad en las pedagogías empáticas y en la 
educación como un ejercicio crítico de imaginación política, 
tal vez un primer paso a dar sea el de poner en riesgo 
nuestros propios enunciados, ir más allá de las simulaciones 
de experiencias, de los falseamientos de situaciones, de la 
lógica de los modelos, de las capturas programáticas y de los 
gases institucionales paralizantes.

Las instituciones son pedagógicas, cruelmente pedagógicas, 
y cierran sus puertas de un día al otro arrastrando vidas 
a niveles aún más precarios, jugando con nuestra salud, 
reforzando su poder y su soberbia, mientras nosotras 
seguimos aquí hablando de empatía.

Si lo que estamos defendiendo es la extitución y 
el desorden —y miren lo que nos ha preparado el 



294

destino cósmico del mundo capitalista2—, entonces tal vez 
más que hablar de empatía este sea el momento de meternos 
con ganas a construir contra-pedagogías y aprender más 
desde lo que nunca estuvo inscrito en la lógica de las 
instituciones y sus pedagogías.

Más que utópico, el movimiento es tópico3.

Incluso porque hoy no es un día cualquiera, ¿verdad?4

2. Una semana antes de que empezara el Segundo Encuentro de Pedagogías 

Empáticas, la dirección de Alumnos47 ha informado a sus colaboradores 

y trabajadores que cerraría sus puertas a partir de 1 de diciembre de aquél 

mismo año, es decir, en más o menos quince días. El encuentro que tenía 

como marco teórico la extitución y el desorden se vio frente a la delicada 

situación de vivirlo en la práctica; desde aquel lugar nada cómodo, repensar 

narrativas, discursos, posicionamientos, las nociones de red y geopolítica y 

adelantarse respecto a su futuro.

3. Ondina Pena Pereira y Rita Segato defienden la idea de la política de las 

mujeres como tópica y cotidiana, es decir del proceso y no del producto, en 

contraposición a utópica, que sería la política que ancla el proyecto colonial-

moderno-patriarcal-capitalista de conquista y avance. Véase segato, Rita, 

Contra-pedagogías de la crueldad, Prometeo, Buenos Aires, 2018.

4. Esta conferencia fue presentada el 1 de diciembre de 2018, el 

día de la toma de posesión de Andrés Manuel López Obrador como 

presidente de México. Aunque las tomas de poder sean momentos 

llenos de espetáculo, había por parte de la población mexicana 

gran esperanza con la llegada de AMLO a la presidencia, sobre todo 

porque el gobierno anterior (PRI) había estado en el poder por 70 

años. Desafortunadamente, entre la presentación de la conferencia 

a finales de 2018 y la presentación pública de esta 

publicación en 2022, mucho de aquella esperanza inicial 

se ha perdido totalmente.



295



296

Mitote ICDAC



¿ C ó m o 
e n s e ñ a m o s 
l o  q u e  n o 
s a b e m o s ?



298



299

Sobre lxs autorxs 
(EN ORDEN ALFABÉTICO)

AISEL WICAB. Artista, educadora y gestora cultural que 
investiga y trabaja con diferentes medios: escritura, 
dibujo, video, performance y arte lumínico. Co-fundó 
el grupo de cine expandido Colectivo Luz y Fuerza 
(2011) y formó parte del colectivo internacional de cine 
experimental Trinchera Ensamble (2005-2011). Durante 
siete años trabajó en la Fundación Alumnos47 (2011-2018) 
liderando el área de investigación educativa, diseñando y 
desarrollando numerosos proyectos sociales a través del 
arte contemporáneo. Ha mostrado su trabajo y realizado 
talleres en espacios públicos, escuelas, centros culturales 
y museos de México, Argentina, Uruguay, Costa Rica, 
Colombia, Chile, Canadá, Viena, Eslovaquia, Francia y España. 
Actualmente coordina la Red Internacional de Pedagogías 
Empáticas, forma parte del proyecto mexicano La Hervidera, 
un grupo feminista que explora las posibilidades cognitivas 
de las prácticas artísticas, y colabora como investigadora 
independiente con instituciones como El Museo Universitario 
Arte Contemporáneo (MUAC), Fundación TeorÉtica, el Museo 
Nacional Centro de arte Reina Sofía, El Museo Thyssen-

Bornemisza y el U-Jazdowski Castle.

CUERPO ESTRATÉGICO es un colectivo independiente con 
base en la Ciudad de México, creado en 2017 e integrado por 

Hellène Aligant, Marcela Bórquez y Amado Cabrales. 
Su trabajo gira en torno al cuerpo como generador 
de conocimiento. El colectivo investiga las 



300

posibilidades del formato del taller como experiencia estética 
y la pedagogía como arte integral, con el objetivo de brindar 
capacitaciones a públicos específicos usando el cuerpo como 
medio de reflexión y las estrategias del arte contemporáneo 
como eje metodológico.

DANIELA MORALES LISAC (San José, Costa Rica, 1989). 
Actualmente es co-directora y coordinadora de Lado V, 
Centro de Estudio y Documentación de TEOR/éTica, donde 
trabaja desde el 2013. Es la encargada de la coordinación del 
proyecto editorial TEOR/éTica, para la cual ha trabajado en 
libros tales como Escrituras Locales: Crítica Próxima de Tamara 
Díaz Bringas, Divorcio a la Panameña de Adrienne Samos, 
Zona de Turbulencia de Raúl Quintanilla, Equilibrio y Colapso 
de Patricia Belli y Estar comprometida con un lugar pequeño de 
Annalee Davis. Junto a Lola Malavasi, edita la revista digital 
Buchaca desde el 2015, que busca crear una memoria crítica 
y de investigación en torno a los proyectos propuestos por 
TEOR/éTica y sus colaboradores. Graduada en licenciatura en 
Fotografía en el 2013 de la Universidad Veritas de Costa Rica 
y desde el 2015 es estudiante de Psicología en la Universidad 
Centroamericana de Ciencias Sociales de Costa Rica.

DANIELA RAMOS ARIAS (San José, Costa Rica 1980), es 
curadora independiente, gestora cultural y mediadora de 
arte que vive y trabaja en Bergen, Noruega. Es la fundadora 
y directora de la plataforma de mediación y divulgación ART 
+ FOLK. Fue líder de educación y mediación para la Trienal 
Bergen Assembly en el 2019. Colabora con instituciones 
culturales tales como el Museo Nacional de Noruega, 

Hordaland Kunstsenter, TENTHAUS Oslo, Bergen 
Kunsthall, Bergen Kjøtt, Vaksdal Kommune, TAG 
TEAM Studio, entre otros. Daniela Ramos Arias ha 



301

participado en varios proyectos curatoriales de orientación 
social que colocan al arte en espacios inesperados, como 
el proyecto odds (2013) en Odda; Último Scenario (2017) en 
la antigua clínica infantil de Bergen, con el personal médico 
del Hospital Haukeland en Bergen; y Nye Fortsettelser (2018-
19), arte en el espacio público en Vaksdal. Actualmente, está 
cursando un máster en práctica curatorial de la Universidad 
de Bergen dirigido por Anne Szefer Karlsen.

DIANA SALAS. Artista con experiencia en diseño y ejecución 
de actividades y programas de educación en museos dirigidos 
a diferentes públicos. Ha trabajado en el Museo Nacional 
de Colombia y actualmente es profesional de educación en 
los Museos de arte y numismática del Banco de la República 
donde gestiona, desarrolla y evalúa programas y proyectos 
educativos con diversos públicos, como apoyo a las 
colecciones permanentes y a las exposiciones temporales. 

DIEGO OLMOS estudió la licenciatura en Arte y Diseño 
siendo parte de la última generación de la Facultad de Artes 
y Diseño Xochimilco. Su práctica artística y académica 
encuentra intereses con el espacio público, las redes 
sociales y la visibilidad política. Su formación estudiantil ha 
estado acompañada por procesos educativos, curatoriales 
y museológicos en diversas instituciones en las que destaca 
el MUAC. Ha sido asistente en la producción de piezas 
para artistas como Melanie Smith, Núria Güells y Guillermo 
Santamarina por mencionar algunos. Actualmente es 
miembro fundador de FunHarte, grupo interdisciplinario de 
producción y crítica artística en México. 

ESPERANZA DE LEÓN. Educadora artística, psicóloga, 
investigadora y promotora de innovaciones 



302

curriculares en el área de artes plásticas para distintas 
entidades del país. Co-fundadora y co-directora del Creatorio 
Artístico Pedagógico (CAP), programa de formación artística 
independiente enfocado en el fortalecimiento emocional y 
la generación de dinámicas de reparación del tejido social. 
Coordina y dirige las actividades de este proyecto, con el 
apoyo de artistas y entidades culturales del país.

EQUIPO DE RELATORAS. Conformado por las voluntarias 
de relatorías del Segundo Encuentro de Pedagogías 
Empáticas: Mar García, Ana Karen Rodríguez, Adela María 
González Baca, Viridiana Jocelyn Gómez Álvarez y Marcela 
Bórquez. Nuestro objetivo es construir memoria con base en 
experiencias personales y hacerla accesible para que sea 
reinterpretada por otrxs de manera práctica. Nuestro trabajo 
se nutre del apoyo de mediadorxs y voluntarixs de las sedes 
del Segundo Encuentro y de lxs colaboradorxs de la Red de 
Pedagogías Empáticas

FERNANDA BARRETO nació en São Paulo, Brasil, en 1988. 
Actualmente vive en la Ciudad de México. Su investigación 
se enfoca en el lenguaje dentro de las prácticas de 
comunicación, enunciación colectiva y estructuras sociales. 
Graduada en Artes Visuales en la Fundación Armando Alvares 
Penteado (FAAP), SP, en 2009, y de la licenciatura en el 
Centro Universitario Belas Artes, SP, en 2011. Vivió dos años 
en Buenos Aires (2012/13) donde estuvo como agente en el 
Centro de Investigaciones Artísticas (CIA). Formó parte del 
Programa Educativo SOMA en la Ciudad de México de 2013 
a 2014. Actualmente cursa la Maestría en Artes Visuales con 

orientación en Artes y Entorno en la UNAM, México. 
Hizo la curaduría de la Segunda Bienal de Artes 
y Diseño de la UNAM, Pedir lo Imposible, en 2020. 



303

Gestionó y curó la exposición Tú de mi/Yo de ti en el Museo de 
la Ciudad de México en 2019. Ha sido acreedora de la Beca 
Adidas Border en el año 2015 y de la Residencia Cultural Casa 
Vecina en 2016. Ha expuesto su obra en diferentes países 
como Brasil, México, Argentina, Costa Rica y Nueva Zelanda. 

INTERVENCIONES CRÍTICAS DESDE EL ARTE CONTEMPORÁNEO 
(ICDAC) es un grupo de investigación que suscribe y articula 
su trabajo bajo los siguientes conceptos: la Investigación 
artística como un medio y una forma de acción para 
entendernos, entender y atender a nuestra comunidad; la 
decolonialidad educativa como una estrategia metodológica 
que propicie un cambio en la percepción del aula y lo que 
se detona fuera de ella; la idea de comunidad afectiva 
que resista a las imposiciones de discursos hegemónicos 
en cualquiera de sus formatos; una postura crítica ante 
la coherencia y vigencia de las formas de mediación y 
generación de conocimiento situado con implicaciones 
profundas en la vida de las personas que integran la 
comunidad académica. Está formado por Adriana Raggi Lucio, 
Carlos Romualdo Piedad, Carmen Rossette Ramírez, Jarumi 
Dávila López, María Sanes y Rubén Cerrillo García de la FAD-
UNAM; Daniel Montero Fayad del IIE-UNAM; y Gabriela A. 
Piñero de la UNICEN, Argentina. 

LAAGENCIA es una extitución que trabaja desde el territorio 
del arte + educación, en el límite de la definición de las 
prácticas artísticas e instituyentes. Experimentamos 
con estrategias y metodologías de trabajo, proponiendo 
formatos de mediación, programas públicos en 

colaboración, ejercicios de autopublicación y 
formas alternativas de hacer con otrxs. 



304

Mediante nuestra investigación y programa abierto Escuela 
de garaje, generamos espacios y plataformas de encuentro 
y experimentación con y para otras iniciativas glocales que 
trabajan redistribuyendo conocimientos y micropolíticas. 
El proyecto lo conformamos agentes, sin ningún tipo de 
jerarquía, todas somos directoras, productoras y participantes.  
En este momento nos encontramos trabajando en torno a 
formas de rearticulación y desvinculación de las estructuras y 
condiciones coloniales que aún perviven en lo contemporáneo, 
a la vez que buscamos aprender de otras agencias no 
humanos como por ejemplo los cultivos bacterianos en la 
práctica de la fermentación.

LARUIDOSAOFICINA. Somos un colectivo de arte+educación, 
gestión y mediación artística y cultural radicado en Costa 
Rica, integrado por Marga Sequeira, Catalina Tenorio y Mariela 
Richmond. Trabajamos ideando, gestionando, investigando 
y mediando procesos de enseñanza/aprendizaje a partir 
del hacer transdisciplinar, integrando nuestros saberes en 
artes visuales y escénicas, educación no formal, feminismos, 
historia, antropología, entre otros. Estamos interesadas en 
explorar los límites difusos entre la creación, la curaduría, 
la gestión y la mediación, así como las formas diversas de 
habitar los espacios, la fiesta como lugar de preguntas para 
la educación y las prácticas poéticas como mecanismos 
de vinculación y transformación social. Hemos realizado 
nuestros proyectos en espacios artísticos, culturales y 
sociales, tales como, Centro Cultural de España, MUAC-
UNAM, Bienal Femsa-México, entre otros. Formamos parte de 
la Red de Pedagogías Empáticas y fuimos beneficiarias de la 

Beca Catalizadora-2019 otorgada por la fundación 
TEOR/éTica para organizaciones centroamericanas 
dedicadas a la gestión cultural y artística. 



305

MARCELA BÓRQUEZ. Trabajadora cultural enfocada en los 
cruces entre arte y educación. Los principales temas que 
abarca su investigación son la producción de conocimiento 
en lo inesperado y lo que oculta el cotidiano y la relación 
entre materialidad y significado. Es titular de la Maestría 
en Educación de Arte por la Universidad Concordia en 
Montreal, Canadá con el apoyo de la beca para estudios en 
el extranjero del Fonca-Conacyt. Recientemente coordinó 
el programa público Taller Intervención: Índigo en el 
MUCA-Roma en la Ciudad de México que fue ganador de 
la beca para programas educativos del P.A.C. en 2019. Es 
colaboradora del colectivo Cuerpo Estratégico y forma parte 
de la Red de Pedagogías Empáticas. 

MARÍA CERDÁ ACEBRÓN (Madrid, 1984). es artista visual, 
investigadora y docente. Las temáticas que aborda en su 
trabajo giran en torno a las reescrituras de la história por 
medio de los saberes que no están llamados a la academia 
como la memoria oral, lo cotidiano y la intuición. Estudió 
el Posgrado de Ciencias sociales y humanidades de la 
UAM, Cuajimalpa. En este ámbito, desarrolló un proyecto 
interdisciplinario sobre la memoria visual del exilio 
republicano español en las terceras generaciones en México. 
Este proyecto se exhibió en 2018 en el Centro Cultural de 
España en México y en 2019 en la sala Nadie Nunca Nada No, 
Madrid. En ese mismo año disfrutó de una residencia en Dos 
Mares, Marsella. Actualmente se encuentra desarrollando 
un proyecto de investigación con el archivo de la biblioteca 
del Museo de Arte Contemporáneo Carrillo Gil y una muestra 
individual en la Galeria Proyecto T, en Ciudad de México. 

Su obra forma parte de la colección del CA2M en 
Madrid. Ha sido coordinadora de la Escuela de Artes 
y Oficios en la UAM Cuajimalpa. Formó parte del 



306

programa educativo Soma (2011-2013) así como del proyecto 
colectivo La galería de comercio.

MARÍA PAOLA MALAVASI LACHNER (cc. Lola) (San José, 
Costa Rica, 1987). Actualmente es co-directora en TEOR/
éTica (San José, Costa Rica), donde labora desde 2011. Como 
parte de este espacio es gestora de proyectos de formación 
artística e investigación curatorial. Es enlace con las áreas 
del archivo de TEOR/éTica y la Colección Virginia Pérez-
Ratton, coordinando junto al equipo de archivo la labor de 
catalogación, investigación y las activaciones de estos acervos. 
Es gestora y facilitadora de la Alter Academia, proyecto de 
residencias y escuela de formación artística para artistas 
jóvenes de Costa Rica que se construye desde el aprendizaje 
colectivo. Sus proyectos curatoriales incluyen: Teramorfosis 
(2015), Lo Escrito, Escrito Está (2016) —ambas presentadas 
en TEOR/éTica— y, junto a Miguel A. López, Virginia Pérez-
Ratton. Centroamérica: deseo de lugar, MUAC-UNAM, Ciudad 
de México, 2019, una revisión del trabajo de esta importante 
artista y curadora costarricense, a través de su trabajo 
artístico, el archivo de TEOR/éTica y la Colección Virginia Pérez-
Ratton. Esta exposición estuvo acompañada de la publicación 
con el mismo nombre, también editada junto a Miguel A. López. 
Graduada con honores de Historia del Arte y el diplomado en 
Moda del Savannah College of Art and Design en 2011.

MARIANNA DOBKOWSKA es historiadora del arte y curadora 
de residencias, proyectos y exposiciones. Entiende la práctica 
curatorial como una herramienta para construir relaciones 
y fomentar situaciones basadas en colaboraciones a largo 

plazo y en reunir prácticas de las artes visuales 
y performáticas, la educación y el activismo. 
Recibió la maestría en Historia del Arte de la 



307

Universidad de Varsovia y completó estudios de posgrado en 
curaduría en la Universidad Jagiellonian. Fue ganadora de 
la beca Młoda Polska para artistas y curadores jóvenes por 
parte del Ministerio de Cultura de Polonia. Desde 2004 co-
desarrolla el programa de residencias en el Centro para arte 
contemporáneo Ujazdowski Castle en Varsovia. Entre 2009 y 
2011 fue curadora del proyecto de producción, investigación 
y residencia polaco-noruego Rooted Design for Routed Living. 
Alternative Design Strategies. De 2010 a 2012 co-dirigió el 
proyecto internacional Re-tooling Residencies, dedicado a 
la investigación e implementación de nuevos modelos de 
residencia. Ha curado y co-curado numerosos proyectos como 
Public AIR, We Are Like Gardens y Akcja PRL, que tuvieron lugar 
en espacios públicos e incluyeron la participación activa de 
un gran número de visitantes. Desde 2011, es curadora de los 
seminarios Re-Directing: East llevados a cabo anualmente en 
Ujazdowski Castle. Junto con Krzysztof Łukomski curó Social 
Design for Social Living (2015-2016), que consistió en un 
proyecto de dos años y una exposición en la National Gallery 
de Indonesia en Jakarta, así como una reunión-exposición 
en Ujazdowski Castle. Actualmente forma parte de la Red de 
Pedagogías Empáticas como curadora del seminario online/
offline Re-directing East x Empathic Pedagogies - Future 
intimacies, y como editora del libro Things We Do Together. 
Post-reader. 

MIRIAM BARRÓN. Licenciada en Artes Visuales por la Facultad 
de Artes y Diseño de la Universidad Nacional Autónoma de 
México (UNAM). Actualmente cursa la maestría en Teoría 
Crítica. Desde el 2008 forma parte del equipo educativo del 

Museo Universitario Arte Contemporáneo (MUAC), 
a cargo de la vinculación interinstitucional y 
posteriormente como encargada de la línea de 



308

Museología Crítica del Programa Pedagógico, donde diseña, 
gestiona y desarrolla proyectos que acercan el museo a 
comunidades fuera de él. Colaboró en la conformación 
de la Red de Pedagogías Empáticas que impulsa procesos 
colaborativos en proyectos que conectan educación, arte 
contemporáneo y acción social. Desde 2005 imparte talleres, 
cursos y seminarios a públicos e instituciones diversas 
en torno al arte-educación. Le interesa reflexionar sobre 
las prácticas de aprendizaje no formal en los museos y la 
relación entre el arte y la educación, así como poner en crisis 
los formatos de trabajo como una forma de autoevaluación 
para nutrir nuestro quehacer diario.

MÔNICA HOFF (Porto Alegre, Brasil, 1979) es educadora, 
artista, curadora y máster en Historia y Teoría del Arte 
por la Universidade Federal de Rio Grande do Sul (Porto 
Alegre). Actualmente realiza su PhD en Procesos Artísticos 
Contemporáneos en la Universidad del Estado de Santa 
Catarina (Florianópolis, Brasil), en el que busca analizar 
los cruces entre arte y educación, principalmente desde 
metodologías artísticas que se convierten en pedagogías 
instituyentes en escuelas creadas por artistas. Sus 
intereses no se centran tanto en las prácticas artísticas 
objetuales o en las prácticas pedagógicas convencionales, 
sino que intenta desplazarlas constantemente para 
pensarlas en fricción y desde otro lugar. En 2013, Hoff fue 
la curadora de base y coordinadora de Redes de Formación 
de la 9ª Bienal do Mercosul | Porto Alegre. Entre 2006 y 
2014, fue la coordinadora del Programa de Educación de 
la Bienal del Mercosur. Actualmente, está desarrollando 

dos proyectos en el sur de Brasil: Surf School-etc, 
en Florianópolis, y Housework, en Porto Alegre. 
Junto con Pablo Helguera co-editó la publicación 



309

Pedagogia no Campo Expandido [Pedagogía en el campo 
expandido], en 2011; y Manual para Curiosos y la antología 
Un Nuvem [Una nube] con Sofía Hernández Chong Cuy en 
2013.

PAULA PIEDRA (San José, Costa Rica, 1976). Co-directora y 
gestora de proyectos de TEOR/éTica, organización privada 
sin fines de lucro que opera como una plataforma para 
la investigación y difusión de las prácticas artísticas 
contemporáneas, con énfasis en Centroamérica y el Caribe. 
Del 2017 al 2019 organiza el grupo de estudio ¡UPE! en 
colaboración con el colectivo Semillas: arquitectura en 
comunidad, que se dedicó a investigar algunos temas 
relacionados con el papel de TEOR/éTica en el contexto de 
Barrio Amón. Este grupo de estudio contribuyó además a 
nutrir otros procesos curatoriales, artísticos y editoriales 
de la institución. Actualmente sigue siendo parte de otras 
iniciativas de estudio colectivo a nivel local e internacional. 
Se formó como Diseñadora de Interiores y Máster en 
Administración de Proyectos; además ha publicado libros 
de poesía, relato corto y contribuido con columnas para 
distintos medios. 

PEDAGOGÍAS INVISIBLES. Hacemos visibles los aprendizajes 
que suceden de modo invisible, un conocimiento que no 
es explícito y que incorporamos de manera inconsciente. 
Queremos detectarlos, analizarlos y, si no nos gustan, 
transformarlos. Nuestro objetivo es desarrollar en la sociedad 
el pensamiento artístico. Una forma de ver y actuar en el 
mundo que nos haga ser más conscientes de las realidades 

que habitamos. Los participantes de nuestras 
acciones y proyectos desarrollan la capacidad 
de mirar de otra manera, ver más allá de lo que 



310

es evidente; descubren el potencial de los aprendizajes 
cotidianos y salen de su zona de confort para abordar los 
conflictos del mundo actual. Nuestro aliado en todo esto es el 
arte contemporáneo. Sus procesos de pensamiento divergente 
y sus temáticas relacionadas con lo que está sucediendo en el 
ahora, nos conectan con lo que nos molesta, nos interroga y 
nos obliga a tomar decisiones.

PROYECTO EDUCATIVO NC-ARTE es un espacio cultural y 
educativo de la Fundación Neme, entidad de carácter privado 
sin ánimo de lucro cuyo propósito fundamental es contribuir 
al desarrollo de las artes plásticas y visuales en Colombia. El 
Proyecto Educativo de NC-arte está conformado por Caridad 
Botella, Juan Sebastián Bernal, Yuly Riaño y Tatiana Benavides. 
Nuestro objetivo es empoderar al público asistente como 
creador y productor de conocimiento a través de procesos 
de investigación y creación colectiva. A través de diferentes 
actividades como talleres experimentales, acompañamientos, 
asesorías, conversatorios y el laboratorio de pensamiento 
creativo NC-LAB, establecemos una comunicación dinámica 
entre el público y las obras de arte y generamos nuevos 
discursos. 

TRÁFICO LIBRE DE CONOCIMIENTOS (TLC) es un colectivo de 
artistas formado en la Ciudad de México a finales del 2011. 
Su trabajo explora diversas maneras de habitar y distintas 
formas de relacionarse a través del juego, del pensamiento 
crítico y del aprendizaje colectivo. Sus proyectos responden 
a los contextos donde se desarrollan, ya sean espacios 
públicos, galerías, museos o escuelas. Ha participado en 

exposiciones colectivas como: Conexiones naturales 
(Local 21, 2019); Ser Sensible (La Quiñonera, 2016-
2017); Collective Show (Casa Maauad, 2014) y 



C.A.C.A.O (Museo Universitario del Chopo, 2013), entre otras. 
Entre sus intervenciones públicas destacan: Materia Fecal 
(SAPS, 2019); Tiempo Fuera (Museo Jumex, 2016); Arena de 
Juego (Domicilio Conocido- Tlatelolco, 2014); Tardes de Tlate 
(Plaza de las Tres Culturas, 2013) y zonalibre.saberes (Faro 
Tláhuac, 2012). Ha diseñado e impartido distintos programas 
educativos y talleres para niñas y niños como Punto de 
Encuentro (SEG, Secretaría de Educación de Guanajuato, 
Xichú, 2016-2017); Acá entre nos, (Alumnos 47, 2017); Ser-
haciendo (MUAC-Pedregal de Santo Domingo, 2017) y Todos 
Juegan, Todos Ganan (Museo Tamayo, 2015). Asimismo, 
ha participado en encuentros de arte contemporáneo y 
educación, como: el Coloquio Internacional El Museo Foro. 
Espacios Museales para un Mundo Intolerante de la Cátedra 
Extraordinaria de Museología Crítica William Bullock, (MUAC, 
2018); Cuerpo estratégico: estrategias del arte contemporáneo 
para la docencia (Proyecto apoyado por el PAC, 2017); The 
Museum Reader: what practices should 21st century Museums 
pursue, how and why? (Museo do Chiado, Lisboa, Portugal, 
2017), entre otros.

YULY RIAÑO es Artista plástica y Magister en Educación 
Artística. Su práctica se centra en las relaciones entre arte, 
educación y creatividad. Sus proyectos y experiencia se 
enmarcan en desarrollar programas pedagógicos, ambientes 
de aprendizaje para la primera infancia y laboratorios de 
creación. Desde el 2013 se desempeña como Coordinadora del 
Proyecto Educativo de NC-arte-Bogotá, espacio para el arte y 
la educación.



312

Bisagra :   pedagogías  empáticas/indisciplinas  artísticas  [Libro Digital]  

/ Adela  González Baca ,  Adrián Monroy,  Adriana Raggi Lucio,    Aisel 

Wicab, Amado Cabrales,  Amauta García, Ana Karen Rodríguez, Andrea 

De Pascual, Caridad Botella,   Carlos Romualdo Piedad, Carmen Rossette 

Ramírez, Carmen Oviedo Cueva,   Catalina Tenorio,   Daniel Godínez-

Nivón, Daniel Montero Fayad, Daniela Morales Lisac, Daniela Ramos Arias, 

David Camargo, Diana Salas, Diego García,  Diego Olmos,  Esperanza 

de León, Estrella Luna,  Fernanda Barreto, Gabriela A. Piñero,  Gerardo 

Cedillo, Hellène Aligant,  Jarumi Dávila López, Juan Sebastián Bernal, Lola 

Malavasi Lachner, Mar García,  Marcela Bórquez, Marga Sequeira,  María 

Cerdá Acebrón, María Sanes, Mariana Murcia, Marcela Bórquez, Marga 

Sequeira, María Cerdá Acebrón,  María Sanes, Mariana Murcia, Marianna 

Dobkowska,   Mariela Richmond,, Miriam Barrón, Mônica Hoff ,  Mónica 

Zamudio, Paula Piedra, Rubén Cerrillo García,  Tatiana Benavides,  Rubén 

Maldonado, Santiago iñol, Sebastián Cruz, Viridiana Jocelyn Gómez 

Álvarez,  Xchel Gallegos, Yuly Riaño.

Ilustraciones por: Aisel Wicab, Hellène Aligant ,  Mariela Richmond.

Fotografías por Red de Pedagogías Empáticas,  Mitote ICDAC, Colectivo 

Laagencia, Creatorio CAP,  Tráfico Libre de Conocimientos y Diego García, 

Sebastian Cruz.	  

- 1a edición -- San José, Costa Rica:  ARS TEOR/éTica, 2022	

	  	 100 Mb ; 1 PDF

		   ISBN  978-9968-899-44-4			 

	

1. APRECIACIÓN ARTÍSTICA.   2. ESPACIOS ARTÍSTICOS.   3. ARTE Y 

EDUCACIÓN. 		

	 I.Título. 		  				  

,     711.06

     B621b



Bisagra. Pedagogías empáticas 

� Indisciplinas artísticas

Priemra edición 2022 

ISBN: 978-9968-899-44-4

Red de Pedagogías Empáticas

Derechos de la obra bajo licencia 

Creative Commons

Coordinación Editorial:   

Marcela Bórquez

Edición: Carlos Domville

Comité editorial: 

Aisel Wicab

Diego Olmos

Diego García

Fernanda Barreto

María Cerdá

Germán Paley

Diseño y diagramación:   

Laura Daza & Diego García

Autorxs:

Adela González Baca

Adrián Monroy

Adriana Raggi Lucio 

Aisel Wicab

Amado Cabrales

Amauta García

Ana Karen Rodríguez

Andrea De Pascual

Caridad Botella

Carlos Romualdo Piedad

Carmen Rossette Ramírez

Carmen Oviedo Cueva

Catalina Tenorio

Daniel Godínez-Nivón

Daniel Montero Fayad

Daniela Morales Lisac

Daniela Ramos Arias

David Camargo

Diana Salas

Diego García

Diego Olmos

Dominique Ratton

Erika Athié

Esperanza de León

Estrella Luna

Fernanda Barreto

Gabriela A. Piñero

Gerardo Cedillo

Hellène Aligant

Jarumi Dávila López 

Juan Sebastián Bernal

Lola Malavasi Lachner

Mar García

Marcela Bórquez

Marga Sequeira

María Cerdá Acebrón

María Sanes

Mariana Murcia

Marianna Dobkowska

Mariela Richmond

Miriam Barrón

Mônica Hoff

Mónica Zamudio

Paula Piedra

Rubén Cerrillo García

Rubén Maldonado

Santiago Piñol

Sebastián Cruz

Tatiana Benavides

Viridiana Jocelyn Gómez Álvarez

Xchel Gallegos

Yuly Riaño



Esta publicación se diseñó en la nube, 

en algún lugar de la Red de Pedagogías 

Empáticas. Se usó una tipografía 

colombiana llamada Kiffo BT
de Bastarda type



Las pedagogías empáticas habitan el terreno de los 
afectos: insisten en arrojar luz a lo invisible y en bus-
car palabras para llamar lo innombrable, siguiendo la 
corazonada de que en esos lugares hay algo valioso. 
Una recopilación de afectos —que es lo que este libro 
intenta hacer— se parece a una manada de fantasmas 
que, a pesar de rebasar los medios que tenemos para 
entenderlos, nos acercan a otras formas de existir, a 
otros planos y dimensiones. Nuestras prácticas reúnen 
maneras de hacer y de ser que apuntan a cabos suel-
tos y enredados, que pueden enseñarnos sobre quiénes 
somos y quiénes podríamos ser, dónde nos encontramos 
y qué caminos se abren ante nosotros, y que podemos 
plantear como las bases de una pedagogía afectiva. 

Nuestra propuesta pedagógica es contradictoria al impli-
car al mismo tiempo lo que está adentro y lo que queda 
fuera y enfatizar tanto lo único como lo múltiple. Es sutil, 
se activa en encuentros específicos de maneras que 
corresponden a sus particularidades. La encontramos 
fuera de la oficialidad y en lo que no entendemos, como la 
intuición, el presentimiento, la corazonada y el recuerdo, 
los cuales a su vez dan un sentido de pertenencia y perti-
nencia. Se expresa como resistencia y como la sensación 
de que algo funcionó o fracasó, operando desde la fe o en 
un plano similar, dándose a su propio tiempo. Su tenden-
cia a generar vínculos es la condición de posibilidad de 
una Red: un yo enmarañado junto con otrxs, fronteras que 
se difuminan...


	Fernanda Barreto y María Cerdá Acebrón 
	Lola Malavasi Lachner, Daniela Morales Lisac, 
Paula Piedra y Dominique Ratton
	Aisel Wicab
	Tatiana Benavides, Juan Sebastián Bernal, Caridad Botella y Yuly Riaño (Proyecto Educativo NC-arte)
	Andrea De Pascual y Carmen Oviedo Cueva 
(colectivo Pedagogías Invisibles)
	Miriam Barrón
Entrevista por Diego Olmos y Marcela Bórquez 
	Daniela Ramos Arias y Laagencia
D: Daniela, La: Laagencia
	Adriana Raggi Lucio, Carlos Romualdo Piedad, Carmen Rossette Ramírez, Jarumi Dávila López, María de Guadalupe Sánchez Estrada y Rubén Cerrillo García  (Mitote ICDAC)
	TLC (Tráfico Libre de Conocimientos)
	Marianna Dobkowska
	Conversación entre LaRuidosaOficina y 
Cuerpo Estratégico
	Yuly Riaño Y Diana Salas



